Annotation

La Critica del Juicio aparecié en 1790, antes de que hubieran podido publicarse la Filosofia
zooldgica (1809) de Lamarck y el Origen de las especies (1859) de Darwin, las dos grandes
obras que consolidaron cientificamente, cada una a su modo, la teoria de la evolucion. Pese a
ello Kant, probablemente familiarizado con las teorias evolucionistas de pensadores franceses
de su tiempo, especulé audazmente sobre el problema, contemplando la posibilidad de que
eventuales «arqued1ogos de la naturalezay, explorasen el origen y la progresiva generacion de
las diversas especies vivas a partir de una forma de vida primitiva, a la manera como él habia
investigado ya el origen comun de las diversas razas humanas. Pero, sin negar que la vida haya
podido surgir de la naturaleza inorganica por causas exclusivamente mecanicas, pensaba que
semejante proceso quedaria siempre fuera del alcance de nuestra comprension. La clave de la
respuesta esta en la condicion hipotética y heuristica, por no decir «virtual», de los principios del
juicio. La idea central de Kant es, ya lo sabemos, que el «abismo infranqueable» que se abre
entre el edificio de la filosofia tedrica y el de la practica «tiene que» ser cubierto por un puente
que nos viene requerido por el concepto mismo de libertad. Nuestro deber inexorable de cumplir
el mandato absoluto de la ley moral «exige» que sea posible que el hombre despliegue su
libertad en el mundo de la naturaleza.



CRITICA DEL JUICIO

La Critica del Juicio aparecié en 1790, antes de que hubieran podido
publicarse la Filosofia zooldgica (1809) de Lamarck y el Origen de las especies
(1859) de Darwin, las dos grandes obras que consolidaron cientificamente, cada
una a su modo, la teoria de la evolucién. Pese a ello Kant, probablemente
familiarizado con las teorias evolucionistas de pensadores franceses de su
tiempo, especulé audazmente sobre el problema, contemplando la posibilidad de
que eventuales «arqueé1ogos de la naturaleza», explorasen el origen y la
progresiva generacion de las diversas especies vivas a partir de una forma de
vida primitiva, a la manera como él habia investigado ya el origen comun de las
diversas razas humanas. Pero, sin negar que la vida haya podido surgir de la
naturaleza inorganica por causas exclusivamente mecanicas, pensaba que
semejante proceso quedaria siempre fuera del alcance de nuestra comprension.
La clave de la respuesta esta en la condicién hipotética y heuristica, por no decir
«virtual», de los principios del juicio. La idea central de Kant es, ya lo sabemos,
que el «abismo infranqueable» que se abre entre el edificio de la filosofia teérica y
el de la practica «tiene que» ser cubierto por un puente que nos viene requerido
por el concepto mismo de libertad. Nuestro deber inexorable de cumplir el
mandato absoluto de la ley moral «exige» que sea posible que el hombre
despliegue su libertad en el mundo de la naturaleza.

Titulo Original: Kritik der Urteilskraft
Traductor: Garcia Morente, Manuel
©1790, Kant, Immanuel

©1790, Editorial Tecnos

Coleccion: Los esenciales de la filosofia
ISBN: 9788430946501

Generado con: QualityEbook v0.37




Manuel Kant




Critica del juicio

seguida de las observaciones
sobre el asentimiento de lo bello y lo sublime

TRADUCIDA DEL FRANCES POR ALEJO GARCIA MORENO,
doctor en filosofia y letras,

y
JUAN RUVIRA,
doctor en Derecho Civil y Candnico, y abogado del ilustre
colegio de esta Corte.
CON UNA INTRODUCCION DEL TRADUCTOR FRANCES
F. BARNI.
MADRID.
LIBRERIAS DE FRANCISCO IRAVEDRA, ANTONIO NOVO.
1876.




Prologo del traductor francés

Desde principios de este siglo, o sea desde la época en que ciertos escritores como M.
Villers, M. de Tracy, M. de Gerando, madama Stael!, llamaron la atencion de Francia sobre Kant,
su doctrina ha venido interesando a todos los pensadores; mas falta que aun hoy mismo sea
bien conocido entre nosotros, y se le tributen los honores que merece. M. Cousin, que ha
elevado en Francia el estudio de la historia de la filosofia a la altura que el método exige, y que
ha trabajado tanto por el progreso de este estudio, no es posible que permaneciera indiferente al
lado de una filosofia, que habia tenido tanto eco en Alemania, y que, cuando empezaba a excitar
la curiosidad de los franceses, habia ya producido al otro lado del Rhin tan poderosa y fecunda
agitacion.

En un tiempo en que no se conocia en Francia la filosofia de Kant mas que por algunos
ligeros bosquejos, este hombre acometié la empresa de explicarla y criticarla en su ensefianza
publica?; aun el traductor de Platén penso, por algunos momentos, serlo también de Kant; mas
otras ocupaciones le distrajeron de llevar a cabo este trabajo, el que todavia hoy esta casi sin
empezar; pues de las tres criticas de Kant, es decir, de sus tres obras mas importantes, sélo se
ha traducido una?; las otras, apenas son conocidas entre nosotros?, y deben traducirse a nuestro
idioma; y por esta razdn, aunque este género de trabajo sea muy dificil y aun desagradable bajo
cierto punto de vista, yo me he aventurado a emprenderlo. Presento por ahora la traduccion de la
Critica del Juicio, y espero publicar muy pronto la de la Critica de la razén practica, cuyo trabajo
esta ya muy adelantado.

Cuando se trata de un hombre como Kant y de monumentos como la Critica de la razén
pura, la de la Razén practica o la del Juicio, no bastan simples analisis, por mas exactos y
detallados que estos sean; sino que, a pesar de los defectos que en ellos haya, y por mas que
abiertamente pugnen con el genio de nuestra lengua, se debe traducir a Kant, y traducirle
literalmente; porque en filosofia nada puede dispensarnos del estudio de los monumentos: mas
tampoco debemos contentarnos con traducir a Kant; el estudio de sus obras es dificil, y aun
disonante y desagradable, principalmente para los lectores franceses; y de aqui la necesidad de
prepararlos para este estudio, iniciandolos en las doctrinas de la filosofia alemana, por medio de
una exposicién sencilla y clara, y en su lenguaje, por medio de una explicacién de sus términos y
formulas. Asi es que yo no debia concretarme al simple papel de traductor, sino que debia
pensar en afadir a mi traduccion un trabajo destinado a facilitar el estudio de la obra; mas, como
la importancia de este trabajo, y las dificultades que habia de ofrecer me detendrian mucho, y de
otro lado ya no quiero retardar demasiado la publicacidén de esta traduccion, impresa ya desde
hace algun tiempo, me he decidido a publicarla ahora, prometiendo dar a luz muy pronto la
Introduccién.

Nada diré en este prologo de la Critica del Juicio, puesto que he de hablar de ella a mi
satisfaccion en la Introduccién que estoy preparando; aqui solamente me propongo decir algunas
palabras sobre el sistema de traduccion que he creido debia seguir. M. Cousin en sus lecciones
sobre Kant®, ha caracterizado con tal precisién y claridad los defectos de este como escritor, que
yo no puedo por menos de reproducir aqui su juicio. «Esta obra, dice Cousin, hablando de la
Critica de la razon pura, tiene el defecto de estar mal escrita; lo que no quiere decir que no haya
en ella mucho ingenio en los detalles, y aun de vez en cuando trozos admirables; pero, como el
mismo autor lo reconoce con modestia en el prologo de la edicion de 1781, si bien tiene una gran
claridad légica, tiene muy poco de esta otra claridad que él llama estética, y que consiste en el
arte de hacer pasar al lector de lo conocido a lo desconocido, de lo facil a lo dificil; arte tan raro,
especialmente, en Alemania, y que no tiene en manera alguna el filosofo de Koenigsberg.
Cojamos el cuadro de materias de la Critica de la razén pura, y como en €l no puede presentarse
cuestion sino acerca del orden I6gico y del enlace de todas las partes de la obra, nada podemos
hallar bajo este punto de vista mejor sistematizado, mas precioso y de mayor claridad que aquél;
pero cojamos cada uno de sus capitulos por si solos y todo cambia en el momento; el orden que
separadamente debe encerrar cada uno de dichos capitulos, no existe; cada idea se halla
expresada con la mayor precisién, pero sin ocupar siempre el lugar debido para acomodarse
facilmente al espiritu del lector. Hay que anadir a este defecto, el de la lengua alemana llevado al



ultimo extremo; quiero decir, este caracter extremadamente sintético de su frase, que forma un
contraste, tan sorprendente con el analitico de la francesa. No es esto todo; independientemente
de este lenguaje, todavia rudo, y que tan poco se acomoda a la descomposicion del
pensamiento, Kant tiene un lenguaje propio, una terminologia, que, una vez comprendida, es de
una claridad perfecta, y aun de un uso comodo; pero que, presentada de repente, y sin la
preparacién necesaria, todo lo ofusca y a todo da una apariencia oscura y extravagante.» Los
defectos que M. Cousin vitupera en la Critica de la razén pura, y que, como él ha hecho notar,
han retrasado en el pais mismo de Kant el éxito de esta obra inmortal, son los mismos que se
encuentran en la Critica del Juicio y en la Critica de la razén practica. Solo que en estas dos
ultimas obras aparece Kant, en general, mas sobrio y menos difuso que en la primera, y el
caracter mismo de las materias que en ellas se tratan, como son, ya aqui los principios de la
moral y los sentimientos y las ideas a que esta se refiere, ya alla lo bello y lo sublime, las bellas
artes, las causas finales, etc., todo esto, pues, da a veces a su estilo un tinte menos severo y
menos claro, a pesar de que reaparecen y dominan siempre los mismos defectos. Después de
esto, se comprendera cuan dificil debe ser una traduccién literal de estas obras. Ademas, toda
traduccion que quita y afiade, y resume y parafrasea, no presenta al autor como es, y no puede
hacerse del texto; y una traduccion literal corre el gran riesgo de resultar barbara, y de violentar a
cada instante los habitos de nuestra lengua y de nuestro espiritu. A nosotros nos parece que el
problema debe resolverse, traduciendo a Kant de tal modo que, reproduciendo en todo fielmente
el texto, se atenuen en algun tanto los defectos; es decir, se introduzcan en aquel, pero sin
modificarlo, las cualidades propias de nuestro lenguaje. Una traduccion que llene estas dos
condiciones, teniendo un doble mérito, hara un doble servicio al autor. He aqui el problema que
nos hemos propuesto, y demasiado comprendemos las dificultades que encierra para
lisonjearnos de haberlo resuelto. Esperamos al menos que nuestros esfuerzos no habran sido
del todo inutiles. Como la lengua francesa tiene la virtud de esclarecer todo lo que transforma o
traduce, este mismo caracter debemos aplicarlo, tratdndose de Kant; y puesto que la oscuridad
que en él se reprueba proviene en parte, segun exactamente nota M. Cousin, del caracter
extremadamente sintético de su frase, en contraposicién al esencialmente analitico de la frase
francesa, traducir a Kant en francés, debe ser lo mismo que esclarecerlo, corrigiendo o
atenuando en él el defecto que repugna a nuestra lengua.

Mas, hemos insistido bastante sobre los defectos de la forma de Kant, y es ya tiempo de
presentarlo bajo otro punto de vista. En Francia no se sabe bien que este escritor, que hemos
tratado de barbaro, ha sabido algunas veces acercarse a los mejores de los nuestros, lo que se
observa en la mayor parte de sus pequefios escritos, y especialmente en el que lleva por titulo:
Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime, que aparecié en 1764, esto es,

veinte y seis afios antes de la Critica del Juicio®. A pesar de ciertos ensayos de traduccion, estos
pequefos escritos son en general poco conocidos en Francia, y bien traducidos, mostrarian a
Kant bajo un aspecto enteramente nuevo.” Por esto es por lo que aparece Kant, como se nota
algunas veces en ciertos pasajes de sus obras mas importantes, especialmente en las
observaciones y notas, un hombre de gran espiritu, en el sentido francés moderno de esta
palabra; un observador atento y delicado de la naturaleza humana, y un escritor de los mas
ingeniosos; porque este pensador profundo, este genio de lo abstracto, este escritor barbaro, era
también todo eso. Su principal obra bajo este respecto es, sin contradiccion, la que acabo de
citar. También se han hecho de ella tres traducciones en francés®, pero es conveniente volverla a
traducir, y yo he querido unir esta nueva traduccion a la de la Critica del Juicio, puesto que
ambas obras, aunque muy diferentes en el fondo y en la forma, tienen una materia comun, lo
bello y lo sublime;y porque es curioso el reunir estas dos formas distintas en que Kant ha tratado
la misma materia con veinte y seis anos de intervalo.

Con todo, no se debe buscar en las Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo
sublime el origen de la teoria expuesta en la Critica del Juicio, y mucho menos todavia una teoria
filosofica sobre la cuestion de la idea de estos dos sentimientos. Kant no tiene tan alta
pretension; se propone unicamente, como él lo advierte en el prefacio, presentar algunas
observaciones sobre la idea de los mismos, considerandolos en relacion a los objetos, a los
caracteres de los individuos, a los sexos y sus relaciones entre si, y por ultimo, en relacién a los
caracteres de los pueblos. Esta pequena obra no es mas que una coleccidén de observaciones;
no aparece en ella el profundo y abstracto autor de la Critica de la razén pura; Kant no es todavia



en este tiempo mas que el bello profesor de Koenigsberg, como se le apellidaba en su villa
natal®. Esto supuesto, sobresale tanto en el género al que pertenece este escrito, como en la
metafisica. Se muestra en él tan delicado y espiritual observador, como de otro lado sutil y
profundo analista; alli hay que admirar la exactitud, y muchas veces la delicadeza de sus
observaciones, una feliz y rara mezcla de finura y naturalidad,’® y por ultimo, la direccién
ingeniosa y viva que da a sus ideas, en lo que aparece claramente la influencia de la literatura
francesa.

Si bien es cierto que entre sus observaciones hay algunas que han dejado de ser

verdaderas!', y otras nos parecen estrechas y mezquinas'2, con todo se revela en la mayor parte
de ellas una penetrante observacion, y una elevada inteligencia de la naturaleza humana. Pero
la parte mas notable de este pequefio escrito, es, sin duda alguna, aquel en que Kant trata de lo
bello y lo sublime en sus relaciones con los sexos. En él se ocupa de las cualidades
esencialmente propias de las mujeres, sobre el género de educacion particular que a estas

conviene, y sobre el atractivo y las ventajas de la sociedad con las mismas; observaciones llenas
de sentido y delicadeza, dignas de las paginas de Labruyere o de Rousseau'3. Kant vuelve a
ocuparse despuées de esto, de la teoria tan admirablemente desenvuelta en la ultima parte del
Emilio, de que la mujer, teniendo una mision particular, tiene también cualidades que le son
propias, y que deben desenvolverse y cultivarse conforme a los votos de la naturaleza, por una
bien entendida educaciéon. Ningun otro ha hablado de las mujeres en el siglo XVIIl con mas
delicadeza y respeto’*: me atreveria a creer con el nuevo editor de Kant, Rosenkranz'®, que el
corazon del filésofo no ha permanecido siempre indiferente a los atractivos de que él tan bien
habla; pero no quiero rebajar con mis comentarios el encanto de esta pequefa obra. Es util
también el unirla a la Critica del Juicio, porque no habra mas que notar diferencias entre ambas;
y por esto, si a ejemplo de Rosenkranz, hemos reunido estas dos obras en la traduccion, es
porque el contraste nos ha parecido ingenioso.

Kant'® habia hecho interfoliar para su uso un ejemplar de este pequefio escrito, y después
de haber llenado de adiciones cada una de las paginas agregadas y las margenes del texto de
muchos pasajes, lo regald en 1800 al librero Nicolovins para una nueva edicion. Después de
Rosenkranz, que ha tenido al arreglar su edicion este ejemplar a la vista, estas adiciones
consisten en observaciones variadas y alguna vez ingeniosas, que se agregan a la misma
materia, el sentimiento de lo bello y lo sublime; pero que esparcen en todas direcciones y toman
diversas formas. En unos puntos, Kant desenvuelve por completo su pensamiento, en otros se
limita a indicarlo, y alguna vez le basta una sola palabra. Rosenkranz no ha creido de su deber
servirse de este borrador, puesto que lo que en él se contiene de importante se encuentra en
otras obras de Kant. Yo he seguido el texto de su edicion.

En cuanto a la Critica del Juicio, me he servido de la tercera edicion (1799)!7 y de la de
Rosenkranz.



Prefacio

Podemos llamar razén pura la facultad de conocer por principios a priori; y Critica de la
razén pura el examen de la posibilidad y limites de esta facultad en general, sin que nunca
comprendamos al hablar de ello mas que la razon considerada en un sentido ted6rico, como ya lo
hicimos bajo este titulo en nuestra primera obra, y sin que intentemos jamas someter también a
este examen la facultad practica determinada por sus propios principios. La critica de la razén
pura, no comprende, pues, mas que nuestra facultad de conocer las cosas a priori; no trata mas
que de la facultad de conocer, con abstraccién de sus facultades de sentir y de querer; y aun al
ocuparse de la facultad del conocer, no lo hace mas que del sentimiento, en el cual busca los
principios a priori, haciendo abstraccion del Juicio y de la razén (en tanto que se consideran
como facultades que igualmente pertenecen al conocimiento tedérico), puesto que desde luego
hallamos que ninguna otra facultad de las que corresponden al conocer, mas que la del
entendimiento, puede conducirnos al conocimiento de dichos principios; y por esto la critica,
cuando examina las otras facultades del conocer, para determinar la parte que cada una de ellas
puede tener por si misma en la adquisicién del conocimiento, no se ocupa de otra cosa mas que
de lo que el entendimiento presenta a priori como una ley para la naturaleza y todos sus
fendmenos, (cuya forma se da también a priori), y deja todos los demas conceptos puros para las
ideas que trascienden de la facultad del conocer tedrico, cuyos conceptos, lejos por esto de ser
inutiles o superfluos, sirven, por el contrario, de principios reguladores. De este modo, esta
facultad descarta por un lado las pretensiones peligrosas del entendimiento, el cual
(suministrando a priori las condiciones de la posibilidad de todas las cosas que se pueden
conocer), circunscribe a sus propios limites esta posibilidad en general, y, por otra parte, dirige al
entendimiento mismo en la consideracion de la naturaleza, a favor de un principio de perfeccién
que jamas puede obtener, pero que le esta sefialado como el objeto final de todo conocimiento.

Es indudablemente al entendimiento, el cual tiene su dominio propio en la facultad del
conocer, en tanto que contiene a priori los principios constitutivos del conocimiento, a quien la
critica designada con el nombre de critica de la razén pura, debe asegurar una posesion fija y
determinada contra todas las demas que quieran disputarle el puesto. Del mismo modo la critica
de la razén practica, determina la posesion de la razén, en tanto que solo contiene principios
constitutivos, relativos a la facultad de querer.

Sin embargo, el Juicio, que viene a ser dentro de nuestras facultades de conocer un término
medio entre el entendimiento y la razon, ¢tiene también por si mismo principios a priori? ;Son
estos principios constitutivos o simplemente reguladores, no suponiendo, por tanto, un dominio
particular? ;Suministra esta facultad a priori una regla al sentimiento como un término medio
entre la facultad de conocer y la de querer, del mismo modo que el entendimiento prescribe a
priori leyes a la primera, y la razén a la segunda? He aqui de lo que se ocupa la presente critica
del Juicio.

Una critica de la razén pura, es decir, de nuestra facultad del conocer, segun los principios a
priori, seria incompleta, si la del Juicio, que, como facultad de conocer, reclama también para si
tales principios, no fuese, tratada como una parte especial de la critica; y sin embargo, los
principios del Juicio no constituyen un principio de filosofia pura, una parte propia entre la parte
tedrica y la practica, sino que puede considerarse, segun los casos, en cualquiera de estas dos
partes. Pero si este sistema ha de llegar a la perfeccién, bajo el nombre general de metafisica (y
posible es perfeccionarlo, y de la mayor importancia para el ejercicio de la razén bajo todos sus
aspectos), es necesario antes que la critica sondee muy profundamente el fondo de este edificio,
para descubrir los primeros fundamentos de la facultad que nos suministra principios
independientes de la experiencia, con el fin de que ninguna de las partes parezca como dudosa;
pues esto llevaria consigo inevitablemente la ruina de todo.

Por donde podemos concluir acerca de la naturaleza del juicio (cuyo uso conveniente es tan
necesario y tan generalmente util como puede serlo el del sentido comun, nombre con que se
designa esta facultad), que debemos hallar grandes dificultades en la investigacion del principio
propio de la misma (la cual debe en efecto contener uno a priori; pues de lo contrario, la critica,
aun la mas vulgar, no lo consideraria como facultad de conocer). Este principio no puede



derivarse de otros a priori: estos corresponden al entendimiento, y el Juicio no trata mas que de
su aplicacion. El Juicio no puede, pues, suministrar un concepto que nada nos hace conocer, y
que solamente sirve de regla a si mismo, aunque no de regla objetiva, a la cual pudiera
acomodarse; porque entonces, necesitariamos otra facultad de juzgar, para resolver si es 0 no
ocasion de aplicar la regla.

Esta dificultad que presenta el principio subjetivo u objetivo de la facultad de juzgar, se nota
principalmente en aquellos juicios llamados estéticos, que tratan de lo bello y lo sublime, de la
naturaleza o del arte; y sin embargo, la investigacién critica del principio de estos juicios es la
parte mas importante de esta facultad.

En efecto: aunque ellos por si mismos nada nos dan para el conocimiento de las cosas, no
por esto dejan de pertenecer a la facultad de conocer, y revelan una relacion inmediata de esta
facultad con la del sentimiento, fundada sobre algun principio a priori, que nunca se confunde
con los motivos de la facultad de querer, porque esta saca sus principios a priori de los
conceptos de la razén. No sucede lo propio en los juicios teleolégicos de la naturaleza; en estos,
mostrandonos la experiencia una conformidad de las cosas con sus leyes, la cual no puede
comprenderse ni explicarse con la ayuda del concepto general que el entendimiento nos da de lo
sensible, saca la facultad de juzgar de si misma un principio de relacién de la naturaleza con el
mundo inaccesible de lo supra-sensible, del cual no puede servirse mas que en vista de si
misma en el conocimiento de la naturaleza; pero este principio, que puede y debe aplicarse a
priori al conocimiento de las cosas del mundo, y nos abre al mismo tiempo vastos horizontes
para la razon practica, no tiene relacidén inmediata con el sentimiento. Por lo que, la falta de esta
relacion es precisamente la que produce la oscuridad del principio del juicio, y hace necesaria
para esta facultad una division particular de la critica; porque el juicio légico, que se funda sobre
conceptos de los cuales jamas se puede sacar consecuencia inmediata para el sentimiento,
habria podido en rigor unir la parte tedrica de la filosofia con el examen critico de los limites de
estos conceptos.

Como no me propongo estudiar el gusto ni el juicio critico, con el fin de formarlo ni cultivarlo
(porque esta cultura bien puede exceder de esta especie de especulaciones), sino que lo hago
bajo un punto de vista trascendental, espero que haya indulgencia para con los vacios que se
noten en este trabajo. Pero en cierto modo es necesario que se haga con el mas severo examen,
y unicamente habra que dispensarnos de algun resto de oscuridad que no se pueda evitar
enteramente, por la gran dificultad que presenta la solucidon de un problema naturalmente tan
embrollado. Con tal que quede claramente sentado que el principio se ha expuesto con
exactitud, se nos podra dispensar de no haber deducido el fendmeno del Juicio con toda la
claridad que por otra parte se puede rigurosamente exigir, es decir, de no haberlo deducido de
un conocimiento fundado en conceptos, el cual creo haber hallado en la segunda parte de esta
obra.

Aqui terminaremos nuestro estudio critico, y entraremos sin tardanza en la doctrina, con el fin
de aprovechar, si es posible, el tiempo todavia favorable de nuestra creciente vejez. Se
comprende perfectamente que el juicio no tiene parte especial en la doctrina, puesto que la
critica pertenece a la teoria; pero conforme a la divisidén de la filosofia en tedrica y practica, y la
de la filosofia pura en varias partes, la metafisica de la naturaleza y las costumbres, constituira
esta nueva obra.



Introduccion







De la divisidon de la filosofia

Cuando se considera la filosofia como la que suministra por medio de conceptos los
principios del conocimiento racional de las cosas, y no como la I6gica, que solamente lo hace de
los principios de la forma del pensamiento en general, haciendo abstraccion de los objetos, se
puede con toda razén dividir, como comunmente se hace, en tedrica y practica. Mas para esto es
de todo punto indispensable que los conceptos que sirven de objeto a los principios de este
conocimiento racional, sean diferentes en su especie, pues de lo contrario, no estariamos
autorizados para una division, la cual supone siempre oposicién en los principios del
conocimiento racional, cual corresponde a las diversas partes de una ciencia. Segun esto, no
existen mas que dos especies de conceptos, los cuales llevan en si otros tantos principios
diferentes de la posibilidad de sus objetos; estos conceptos son los de la naturaleza y el de la
libertad. Y como los primeros hacen posible con el auxilio de principios a priori, un conocimiento,
tedrico, y el segundo no contiene relativamente a este conocimiento mas que un principio
negativo, una simple oposicion, al paso que establece para la determinacion de la voluntad
principios de gran extensién, los cuales por esta razon se denominan practicos, con derecho
podemos dividir la filosofia en dos partes en un todo diferentes, por lo que toca a los principios: la
una tedrica, en tanto que filosofia de la naturaleza, y la otra practica, en tanto que filosofia moral
(pues asi se denomina la legislacion practica de la razén fundada sobre el concepto de la
libertad). Pero hasta hoy, la gran confusion en el uso de estas expresiones ha trascendido a la
division de los diversos principios, y por consiguiente a la de la filosofia, y se ha identificado lo
que es practico bajo el punto de vista de los conceptos de la naturaleza, con lo que es practico
bajo el punto de vista del concepto de la libertad; y con estas mismas expresiones de filosofia
tedrica y filosofia practica, se ha establecido una divisidon que en realidad no lo es, puesto que
las dos partes de esta division pueden tener los mismos principios.

La voluntad, como facultad de querer, es una de las diversas causas naturales que existen
en el mundo; es la que obra en virtud de conceptos; y todo lo que la voluntad se representa como
posible o como necesario, se llama practicamente posible para distinguirlo de la posibilidad o de
la necesidad fisica, de un efecto, cuya causa no es determinada por conceptos, sino por
mecanismo como en la materia inanimada, o por instinto como entre los animales. Por esto aqui,
al hablar de practica, lo hacemos de una manera general, sin determinar si el concepto que sirve
de regla a la causalidad de la voluntad es un concepto de la naturaleza o un concepto de la
libertad.

Pero esta ultima distincién es esencial; porque si el concepto que determina la causalidad
es un concepto de la naturaleza, los principios son técnicamente practicos; y si es un concepto
de la libertad, son moralmente préacticos; y como en la division de una ciencia racional se trata
unicamente de una distinciéon de objetos, cuyo conocimiento reclama principios diferentes, los
primeros se refieren a la filosofia tedrica (o a la ciencia de la naturaleza), mientras que los otros
constituyen por si solos la segunda parte, o sea la filosofia practica o la moral.

Todas las reglas técnicamente practicas (es decir, las del arte o de la industria en general), y
aun aquellas que se refieren a la prudencia, o sea la habilidad que da influencia sobre los
hombres y su voluntad, deben ser consideradas como corolarios de la filosofia tedrica, en tanto
gue sus principios se fundan en conceptos.

En efecto: dichas reglas no se refieren mas que a la posibilidad de las cosas, cuando ésta
se funda en conceptos de la naturaleza; y nosotros no nos ocupamos solamente de los medios
de investigacién de la naturaleza, sino también de los de la voluntad (como facultad de querer, y
por tanto, como facultad natural), en tanto que pueda ser determinada, conforme a estas reglas,
por méviles naturales...

Sin embargo, estas reglas practicas no se denominan leyes (como las leyes fisicas), sino
preceptos; porque como la voluntad no cae solamente bajo el concepto de la naturaleza, sino
también bajo el de la libertad, queda el nombre de leyes para los principios de la voluntad
relativos a este ultimo concepto, y estos solos principios, con sus consecuencias, constituyen la
segunda parte de la filosofia, o sea la parte practica.



Asi como la solucion de los problemas de la geometria pura no constituyen una parte
especial de esta ciencia, ni la agrimensura merece tampoco el nombre de geometria practica en
oposicion a la geometria pura, que en tal caso seria la segunda parte de la geometria en general,
del mismo modo, y aun con mayor fundamento, no nos es permitido considerar como una parte
practica de la fisica el arte mecanico o quimico de las experiencias y observaciones, ni unir a la
filosofia practica la economia doméstica, la agricultura, la politica, el arte de vivir en sociedad, la
dietética, ni aun la teoria de la felicidad, que es el arte de refrenar y reprimir las pasiones y
afectos en vista de la felicidad, como si todas estas artes constituyesen la segunda parte de la
filosofia en general.

En efecto; dichas artes no contienen mas que reglas que se refieren a la industria humana,
las que, por consiguiente, no son mas que técnicamente practicas o destinadas a producir un
resultado posible, segun los conceptos naturales de las causas y los efectos, y que,
comprendiéndose en la filosofia tedrica o en la ciencia de la naturaleza, de la cual son simples
corolarios, no pueden reclamar un puesto en esta filosofia particular, que Illamamos filosofia
practica; por el contrario, los preceptos moralmente practicos, que en un todo se hallan fundados
en el concepto de la libertad, y excluyen toda participacién de la naturaleza en la determinacién
de la voluntad, constituyen una especie particular de preceptos, a que llamamos verdaderamente
leyes, como a las reglas que rigen la naturaleza; pero aquellas no se apoyan, como estas, en
condiciones sensibles; se fundan en un principio supra-sensible, y forman por si solas al lado de
la parte tedrica de la filosofia, otra parte de la misma, bajo el nombre de filosofia practica.

Por donde se ve que un conjunto de preceptos practicos suministrados por la filosofia, no
constituye una parte especial y opuesta a la parte tedrica de esta ciencia, por sélo ser practicos;
porque no dejarian de serlo, aun cuando esos mismos principios, en tanto que reglas
técnicamente practicas, derivasen del conocimiento tedrico de la naturaleza; se necesita ademas
que el principio en que se apoyen, no se derive del concepto de la naturaleza, siempre sujeto a
condiciones sensibles, sino que descanse sobre el de lo supra-sensible; pues sélo el concepto
de la libertad nos permite conocer, por medio de leyes formales, para que de este modo los
preceptos sean moralmente practicos, esto es, para que no sean unicamente reglas relativas a
tal o cual fin, sino leyes que no suponen ningun objeto, ningun designio previo.






Del dominio de la filosofia en general

El uso de nuestra facultad de conocer por medio de principios, o sea la filosofia, no reconoce
mas limites que los de la aplicacion de conceptos a priori.

Pero el conjunto de objetos a que se refieren estos conceptos, para de ellos constituir, si es
posible, un conocimiento, puede ser dividido, segun que basten o no nuestras facultades para
ello, 0 segun que sean suficientes de tal o cual manera.

Si consideramos los conceptos como refiriéndose a objetos, y hacemos abstraccion de la
cuestion de saber si un conocimiento de estos objetos es 0 no posible, estaremos en el campo
de estos conceptos, el cual se determina Unicamente conforme a la relacién de su objeto con
nuestra facultad de conocer en general. La parte de este campo en donde es posible para
nosotros un conocimiento, es el territorio (territorium) de estos conceptos, y de la facultad de
conocer, que supone este conocimiento. La parte de este territorio en donde dichos conceptos
sirven de ley, es el dominio de ellos (ditio), y el de las facultades de conocer que los producen.
Asi, los conceptos empiricos tienen su territorio en la naturaleza, considerada como el conjunto
de todos los objetos sensibles, mas en esto no hay nada de dominio, sino que solo existe un
domicilio (domicilium), puesto que estos conceptos, aunque formados de una manera regular, no
sirven de leyes, y las reglas que en ellos se fundan son empiricas, y por tanto contingentes.

Nuestra facultad de conocer tiene dos especies de dominio; el de los conceptos de la
naturaleza, y el del concepto de la libertad, pues que por medio de estas dos clases de
conceptos es unicamente legisladora a priori; por lo cual la filosofia se divide también, como esta
facultad, en tedrica y practica. Pero el territorio sobre el cual entiende su dominio y ejerce su
legislacion no es mas que el conjunto de objetos de toda experiencia posible, en cuanto se
consideran como simples fenémenos; porque de otro modo no se podria concebir una legislacién
del entendimiento relativa a estos objetos.

La legislacién contenida en los conceptos de la naturaleza es dada por el entendimiento, es
tedrica; la que contiene el concepto de libertad, proviene de la razon, y es puramente practica.
Por lo que la razén solo puede legislar en el mundo practico; en lo que se refiere al conocimiento
tedrico (o de la naturaleza) no puede hacer mas que deducir, de leyes dadas (de las que se
instruye por medio del entendimiento), consecuencias que no salen de los limites de la
naturaleza. Ademas, la razén no es en absoluto legislativa cuando existen reglas practicas,
porque estas reglas pueden ser técnicamente practicas.

La razon y el entendimiento tienen, pues, dos clases de legislaciones sobre un mismo
territorio, el de la experiencia, sin que la una pueda sobreponerse a la otra; porque el concepto
de la naturaleza tiene tan poca influencia sobre la legislacion suministrada por el concepto de la
libertad, como este sobre la legislacion de la naturaleza. La posibilidad de concebir, al menos sin
contradiccion, la coexistencia de dos legislaciones y de las facultades a que ellas se refieren, ha
sido demostrada por la critica de la razén pura, la que, revelandonos en esto una ilusion
dialéctica, ha descartado las objeciones.

Pero es imposible que estos diferentes dominios, que se limitan constantemente, no
ciertamente en sus legislaciones, sino en sus efectos en el seno del mundo sensible, no
constituyan mas que uno solo; pues el concepto de la naturaleza puede muy bien representar
sus objetos en la intuicion, pero solo como simples fendmenos, y no como cosas en si; y por el
contrario, el concepto de la libertad puede representar, por medio de su objeto, una cosa en si,
pero no en la intuicion; por consiguiente, ninguno de estos dos conceptos puede dar un
conocimiento tedrico de su objeto (ni aun del sujeto que piensa) como cosa en si, o sea de lo
supra-sensible; esta es una idea que se debe aplicar a la posibilidad de todos los objetos de
experiencia, pero que jamas se puede extender ni elevar hasta constituir un conocimiento de
ellos.

Existe, pues, un campo ilimitado, pero inaccesible también para nuestra facultad de conocer,
el campo de lo supra-sensible, donde no hallamos parte de territorio para nosotros, y en donde,
por tanto, no podemos buscar, ni por medio de los conceptos del entendimiento, ni por medié de
los de la razén, un dominio perteneciente al conocimiento tedrico. Este campo, o sea el uso,



tanto tedrico como practico de la razén, debe llenarse de ideas; mas nosotros no podemos dar a
estas ideas, en su relacion con las leyes que derivan del concepto de la libertad, mas que una
realidad practica, lo que no eleva en nada nuestro conocimiento teérico hasta lo supra-sensible.

Pero aunque existe un abismo insondable entre el dominio del concepto de la naturaleza o
lo sensible, y el dominio del concepto de la libertad, o lo supra-sensible, de tal suerte, que es
imposible pasar del primero al segundo (por medio de la razon tedrica), y que se consideran
como dos mundos diferentes, de los cuales, el uno no puede ejercer accion sobre el otro, es
indudable que debe haber alguna influencia entre ellos. En efecto; el concepto de la libertad
debe realizar en el mundo sensible el objeto determinado por sus leyes, y para esto es
indispensable que se pueda concebir la naturaleza de tal suerte, que en su conformidad con las
que constituyen su forma, no excluya al menos los fines que deben ser dirigidos segun las
primeras. Asi es que debe haber un principio que haga posible el acuerdo de lo supra-sensible,
sirviendo de fundamento a la naturaleza, con lo que contiene de practico el concepto de la
libertad; un principio cuyo concepto sea sin duda insuficiente para dar un conocimiento bajo el
punto de vista tedrico ni bajo el punto de vista practico, y no teniendo por tanto dominio propio,
permita sin embargo, al espiritu pasar de uno al otro mundo.






De la critica del juicio, considerada como lazo de
union de las dos partes de la filosofia

La critica de las facultades de conocer consideradas en lo que pueden suministrarnos a
priori, no tiene propiamente un dominio relativo a los objetos, puesto que no constituye una
doctrina, sino que su unico objeto es averiguar si es posible que nuestras facultades nos lo
suministren, y cuando lo es, segun la condicién de las mismas. Su campo se extiende tan lejos
como sus pretensiones, con el objeto de concretar estas en los limites de su legitimidad.

Mas lo que no entra en la division de la filosofia, puede, sin embargo, caer bajo el dominio
de la critica de la facultad pura de conocer en general, si esta facultad contiene principios que no
tienen valor para su uso tedrico ni para su uso practico. Los conceptos de la naturaleza, que
contienen el principio de todo conocimiento teérico a priori, descansan sobre la legislaciéon del
entendimiento. ElI concepto de la libertad, que contiene el principio de todos los preceptos
practicos a priori e independientes de las condiciones sensibles, descansa sobre la legislacion
de la razon. Asi es que ninguna facultad, fuera de estas dos, puede l6gicamente aplicarse a los
principios, cualesquiera que ellos sean; ademas, cada una de estas tiene su legislacion propia
en cuanto a su contenido, sobre lo cual no existe ninguna otra (a priori), y esto es lo que justifica
la division de la filosofia en tedrica y practica.

Pero en la familia de las facultades superiores de conocer, existe ademas un término medio
entre el entendimiento y la razon: este término medio es el Juicio. Se puede presumir por
analogia que este contiene también si no una legislacién particular, al menos un principio que le
es propio y que se debe investigar, segun leyes, un principio que es indudablemente a priori
puramente subjetivo, y que, sin tener como dominio ningun campo de objetos, puede, no
obstante, tener un territorio para el cual solamente él tenga verdadero valor.

Existe, ademas (a juzgar por analogia), una razon para unir el Juicio a otro orden de
nuestras facultades representativas, cuya unién, parece mas importante todavia que el
parentesco de las facultades de conocer. Esta razén consiste en que todas las facultades o

capacidades del alma pueden reducirse a tres, y que no pueden por menos de derivarse de un

principio comun, y son: la facultad de conocer, |la de sentiry la de querer’8.

En el terreno de la facultad de conocer, sélo el entendimiento es legislador, pues que esta
facultad (como debe serlo cuando se la considera en si misma independiente de la facultad de
querer), se refiere como facultad de conocimiento teérico a la naturaleza, y solamente en relacién
a la naturaleza (considerada como fendmeno) nos es posible hallar leyes en los conceptos a
priori de la misma, esto es, en los conceptos puros del entendimiento.

La facultad de querer, considerada como facultad superior determinada por el concepto de la
libertad, no admite otra legislacion a priori que la de la razon (en la cual unicamente reside este
concepto). Supuesto que el sentimiento tiene su sitio o se halla colocado entre la facultad de
conocer y la de querer, asi como el Juicio la tiene entre el entendimiento y la razén, se puede
suponer, al menos provisionalmente, que el Juicio contiene en si mismo un principio a priori, y
qgue asi como el sentimiento se halla necesariamente ligado con la facultad de querer, ya porque
dicho sentimiento sea anterior a ella, como sucede en la facultad inferior de querer, ya porque,
como sucede en la superior, derive Unicamente de la determinacion producida en dicha facultad
por la ley moral, asi también el Juicio verifica una transicion a la facultad pura de conocer, esto
es, establece el transito del dominio de los conceptos de la naturaleza al dominio de la libertad,
del mismo modo que, bajo el punto de vista I6gico, hace posible el paso del entendimiento a la
razon.

Por esto, aunque la filosofia no se pudiese dividir mas que en dos partes, la tedrica y la
practica; aunque todo lo que pudiéramos decir de los principios propios del Juicio deba
colocarse en la parte tedrica, o sea en la que se ocupa del conocimiento racional, fundado sobre
conceptos de la naturaleza, la critica de la razén pura, que debe tratar todo esto antes de dar
principio a la ejecucién de su sistema, se compone de tres partes: critica del entendimiento puro,
critica del Juicio puro, y critica de la razén pura; facultades que se llaman puras, porque son



legislativas a priori.






Del juicio como facultad legislativa «A priori.»

El juicio es la facultad de concebir'® lo particular como contenido en lo general.

Si lo general (la regla, el principio, la ley) es dado, el Juicio que subsume lo particular
aunque como Juicio trascendental suministre a priori las condiciones que por si solas hacen
posible esta subsuncion), es y se llama determinante. Pero si s6lo es dado lo particular, y el
Juicio debe hallar en ello lo general, dicho Juicio es simplemente reflexivo.

El Juicio determinante, sometido a las leyes generales y trascendentales del entendimiento,
no es mas que el que subsume; le es dada la ley a priori; y de este modo no necesita cuidarse de
una regla para poder subordinar a lo general lo particular que se halla en la naturaleza.

Pero tanto como hay de diversidad en las formas de la naturaleza, otro tanto hay de
modificaciones en los conceptos generales y trascendentales de la misma, los cuales dejan
indeterminadas las leyes suministradas a priori por el entendimiento puro, puesto que estas no
se refieren mas que a la posibilidad de una naturaleza en general (como objeto de los sentidos).

Debe haber, pues, también para estos conceptos leyes, las cuales como conceptos
empiricos pueden ser contingentes a los ojos de nuestro entendimiento, pero que puesto que se
llaman leyes (como lo exige el concepto de la naturaleza), deben considerarse como necesarias
en virtud de un principio que, aunque sea desconocido para nosotros, nos dé la unidad en la
variedad. El Juicio reflexivo que necesita subir de lo particular, que halla en la naturaleza, a lo
general, necesita un principio que no puede derivarse de la experiencia, puesto que debe servir
de fundamento a la unidad de todos los principios empiricos, colocandose sobre los mas
superiores de estos, y por tanto, a la posibilidad de la coordinacion sistematica de estos
principios. Es necesario que este principio trascendental lo halle en si mismo el Juicio reflexivo
para hacer de él su ley; no puede sacarlo de otra parte, pues que entonces seria juicio
determinante; ni tampoco prescribirlo a la naturaleza, puesto que si la reflexion sobre sus leyes
se acomoda a si misma, no se regira por aquellas condiciones, conforme a las que tratamos de
formarnos un concepto contingente o relativo de esta reflexion.

Dicho principio no puede ser mas que éste: como las leyes generales de la naturaleza
tienen un principio en nuestro entendimiento que las prescribe a la misma (pero sélo bajo el
punto de vista de concepto general de la naturaleza como tal), las leyes particulares y empiricas
relativamente a lo que las primeras dejan en ellas de indeterminado, deben considerarse en
relacion a una unidad semejante a la que pudiera establecer un entendimiento distinto del
nuestro, el cual diera estas leyes teniendo en cuenta nuestra facultad de conocer, y queriendo
hacer posible un sistema de experiencia fundado sobre leyes particulares de la naturaleza
misma. Esto no significa que se deba admitir tal entendimiento (porque sélo el Juicio reflexivo es
el que hace un principio de esta idea para reflexionar y no para determinar), sino que la facultad
de juzgar se dé por si misma una ley, y no por medio de la naturaleza.

Mas como el concepto de un objeto, en tanto que contiene también el principio de la realidad
de este objeto, se llama fin, y como la conformidad de un objeto con una disposicién de las
cosas, que solo es posible en relacion a los fines, se llama finalidad de la forma de estas cosas,
el principio del Juicio relativamente a la forma de las cosas de la naturaleza, sometidas a leyes
empiricas en general, es la finalidad de la naturaleza en su diversidad; lo que significa que nos
representamos la naturaleza por medio de este concepto, como si un entendimiento contuviese
el principio de su unidad en la diversidad de sus leyes empiricas.

La finalidad de la naturaleza es, pues, un concepto particular a priori, que tiene su origen
unicamente en el Juicio reflexivo; porque no podemos atribuir a sus producciones nada que
pueda estimarse como una relacién de si misma con los fines, sino solamente servirse de este
concepto para reflexionar sobre ella segun el enlace de los fendmenos que en la misma se
producen conforme a las leyes empiricas. Este concepto es muy diferente de la finalidad practica
(de la finalidad de la industria humana o de la moral), aunque se le confunde por analogia con
esta ultima especie de finalidad.






El principio de la finalidad formal de la
naturaleza, es un principio trascendental del
juicio

Se llama trascendental el principio que representa la condicion general, a priori, bajo la cual
unicamente pueden las cosas llegar a ser objetos de nuestro conocimiento en general. Por el
contrario, se llama metafisica el principio que representa la condicion a priori, segun la cual solo
los objetos cuyo concepto puede darse empiricamente pueden ser determinados a priori. Asi, el
principio del conocimiento de los cuerpos como sustancias, y como sustancias que cambian, es
trascendental cuando significa que este cambio debe tener una causa; pero es metafisico
cuando significa que debe tener una causa exterior. en el primer caso, basta concebir los
cuerpos a modo de predicados ontologicos (0 de conceptos puros del entendimiento), como
sustancias, por ejemplo, para conocera priori la proposicion que el ultimo predicado (el
movimiento producido por una causa exterior) conviene al cuerpo. De igual suerte, como
mostraremos muy pronto, el principio de la finalidad de la naturaleza (en la variedad de sus leyes
empiricas), es un principio trascendental; porque el concepto de los objetos, en tanto que se los
concibe como sometidos a un principio, no es mas que el concepto puro de objetos de un
conocimiento de experiencia posible en general, y no contiene nada por el contrario, que supone
la idea de la determinacion de una voluntad libre, es un principio metafisico, puesto que el
concepto de la facultad de querer, considerada como voluntad, debe darse empiricamente (no
pertenece a los predicados trascendentales). Estos dos principios no son, sin embargo,
empiricos; son principios a priori, porque el sujeto que funda en ellos sus juicios no tiene
necesidad de ninguna experiencia ulterior para enlazar el predicado con el concepto empirico
gue posee, pues puede percibir perfectamente este enlace a priori.

Que el concepto de una finalidad de la naturaleza pertenece a los principios
trascendentales, es lo que muestran suficientemente las maximas del juicio que sirven a priori de
fundamento para la investigacion natural, las que, sin embargo, no se refieren mas que a la
posibilidad de la experiencia, y por tanto a la del conocimiento de la naturaleza, no simplemente
de ella en general, sino determinada por leyes particulares y diversas.

Estas son como sentencias de la sabiduria metafisica, que con motivo de ciertas reglas cuya
necesidad no puede demostrarse por conceptos, se presentan con frecuencia en el curso de esta
ciencia aunque esparcidas, como se ve en estos ejemplos: la naturaleza sigue el camino mas
corto (lex parcimoniae); no tiene intervalos en la serie de sus cambios, ni en la coexistencia de
sus formas especificamente diferentes (lex continui in natura); en la gran variedad de sus leyes
empiricas hay una unidad formada por un pequefio numero de principios (principia praeter
necesitatem non sunt multiplicanda), y otras maximas del mismo género.

Pero querer mostrar el origen de estos principios y hacerlo por un procedimiento psicoldgico,
es desconocer por completo el sentido de los mismos. En efecto; ellos no nos dicen el hecho,
esto es, conforme a qué reglas nuestras facultades de conocer llenan realmente sus funciones y
cdmo se juzga, sino cdmo se debe juzgar. La conformidad de la naturaleza con nuestras
facultades de conocer, o la finalidad que nos revela el ejercicio de las mismas, es, pues, un
principio trascendental de los juicios, y por tanto esta finalidad necesita una deduccién
trascendental que investigue a priori en las fuentes del conocimiento el origen de dicho principio.

Encontramos desde luego algo de necesario en los principios de la posibilidad de la
experiencia, como son las leyes generales, sin las cuales no se puede concebir la naturaleza en
general (como objeto de los sentidos); estas leyes descansan sobre las categorias aplicadas a
las condiciones formales de toda intuicion posible, en tanto que esta es dada también a priori. El
Juicio sometido a estas leyes es determinante, porque no hace otra cosa que subsumir bajo
reglas dadas. Por ejemplo, el entendimiento dice: todo cambio reconoce una causa (es ley
general de la naturaleza): el Juicio trascendental no tiene mas que suministrar la condicion que
permita subsumir bajo el concepto a priori del entendimiento, y esta condicion es la sucesion de
las determinaciones de una misma cosa. Por lo que, esta ley es reconocida como absolutamente



necesaria para la naturaleza en general (como objeto de experiencia posible). Pero los objetos
del conocimiento empirico, no obstante esta condicién formal de tiempo, son todavia
determinados, o pueden serlo, tanto que podemos juzgar a priori de diversas maneras: asi
naturalezas especificamente distintas, independientemente de lo que tienen de comun en cuanto
pertenecen a la naturaleza en general, pueden servir de causas, segun una infinita variedad de
maneras, y cada una de estas maneras (conforme al concepto de una causa general) debe tener
una regla que revista el caracter de ley, y por tanto el de necesidad, aunque la naturaleza y los
limites de nuestras facultades de conocer no nos permitan percibir esta necesidad. Cuando
consideramos, pues, la naturaleza en sus leyes empiricas, concebimos en ella como posible una
infinita variedad de estas leyes, que son contingentes a nuestros ojos (no pueden ser conocidas
a priori), y referimos dichas leyes a una unidad, que miramos también como contingente, o sea la
unidad posible de la experiencia (como sistema de leyes empiricas). Por donde de un lado es
necesario suponer y admitir esta unidad, y de otro es imposible hallar en los conocimientos
empiricos un enlace perfecto, que permita formar un todo de experiencia; porque las leyes
generales de la naturaleza nos muestran perfectamente este enlace, cuando consideramos las
cosas generalmente, esto es, como cosas de la naturaleza en general; pero no cuando las
consideramos especificamente, o sea como seres particulares de aquella. El Juicio debe, pues,
admitir como un principio a priori para su aplicacion propia, que lo que es contingente a la vista
de nuestro espiritu en las leyes particulares (empiricas) de la naturaleza, contiene una unién que
no podemos penetrar ciertamente, pero que podemos concebir, y que es el principio de unidad
de los elementos diversos en una experiencia posible en si. Y puesto que esta unidad que
nosotros admitimos por una necesidad del entendimiento pero al mismo tiempo como
contingente en si, es representada como una finalidad de los objetos (de la naturaleza), el Juicio,
que relativamente a las cosas sometidas a las leyes empiricas posibles (todavia por descubrir),
es simplemente reflexivo, debe concebir la naturaleza en relacién a estas cosas, conforme a un
principio de finalidad para nuestra facultad de conocer, el cual se ha mostrado ya en las
precedentes maximas del Juicio. Este concepto trascendental de una finalidad de la naturaleza,
no es ni un concepto de la misma, ni un concepto de la libertad, porque nada atribuye al objeto (a
la naturaleza); €l no hace mas que representar la Unica manera de proceder en nuestra reflexion
sobre los objetos de ella para llegar a una experiencia, cuyos elementos se hallan perfectamente
enlazados entre si; es por tanto un principio subjetivo, una maxima del Juicio. También sucede
gue cuando nosotros hallamos, como por una feliz casualidad favorable a nuestro objeto, entre
dos leyes puramente empiricas, semejante unidad sistematica, sentimos un gran placer
(hallandonos libres ya de la necesidad), aunque debamos necesariamente admitir la existencia
de tal unidad, sin poder percibirla ni demostrarla.

Si queremos convencernos de la exactitud de esta deduccidén del concepto de que nos
ocupamos, y de la necesidad de admitir este concepto como un principio trascendental de
conocimiento, pensemos en la magnitud de este problema que existe a priori en nuestro
entendimiento: con las pe percepciones suministradas por la naturaleza, que contiene una
variedad infinita de leyes empiricas, formar un sistema coherente. Es cierto que el entendimiento
posee a priori leyes generales de la naturaleza, sin las que no podria tener la experiencia de un
solo objeto de ella; pero ademas hay necesidad de cierto orden en sus reglas particulares, las
que el entendimiento no conoce mas que empiricamente, y que con relacion al mismo son
contingentes. Estas reglas, sin las cuales el entendimiento no podria pasar de la semejanza
universal contenida en una experiencia posible general a la semejanza particular, pero cuya
necesidad no conoce ni puede conocer, es necesario que las conciba como leyes (es decir,
como necesarias), porque de lo contrario, estas no constituirian un orden en la naturaleza. Asi,
aunque relativamente a estas reglas (a los objetos), el entendimiento nada puede determinar a
priori, debe, no obstante, con el fin de descubrir las leyes llamadas empiricas, tomar por
fundamento de toda reflexion sobre la naturaleza, un principio a priori, conforme al cual
concibamos que puede haber un orden natural, y que se puede reconocer en sus leyes un
principio como el que arrojan las proposiciones siguientes: Existe en la naturaleza una
disposicion de géneros y de especies que nosotros podemos aprender; estos géneros se unen
siempre en relacién a un principio comun, de tal modo, que al pasar de un género a otro nos
elevamos a uno mas superior; aunque parece a primera vista que es inevitable para nuestro
entendimiento admitir para los efectos naturales especificamente diferentes otras tantas diversas



especies de causalidad, no es asi; pues estas especies se pueden reducir con todo a un
pequefio numero de principios, que nosotros debemos investigar. El juicio supone a priori esta
conformidad de la naturaleza con nuestra facultad de conocer, con el fin de poder reflexionar
sobre aquella, considerada en sus leyes empiricas; pero el entendimiento la mira como
objetivamente contingente, y el juicio no le atribuye mas que como una finalidad trascendental
(relativa a la facultad de conocer), y por esto, sin dicha suposicién, no concebiriamos ningun
orden natural en sus leyes empiricas, y no tendriamos, por tanto, direccién que nos guiara en el
conocimiento y en la investigacion de estas leyes tan varias.

Asi es que se concibe sin dificultad, que a pesar de la uniformidad de las cosas de la
naturaleza, consideradas en su relacion con las leyes generales (sin las que seria imposible la
forma de un conocimiento empirico general), pueda ser tan grande la diferencia de sus leyes
empiricas y de sus efectos, que no sea posible a nuestro entendimiento descubrir en ella un
orden facil de aprender, ni dividir sus producciones en géneros y especies, ni concebir la manera
de aplicar los principios de la explicacion y de la inteligencia de la una a la explicacidén y a la
inteligencia de la otra, y formar de una materia tan complicada para nosotros (porque es
infinitamente varia y no apropiada a la capacidad de nuestro espiritu), una experiencia
coherente. El Juicio, pues, contiene también un principio a priori de la posibilidad de la
naturaleza, pero solo bajo el punto de vista subjetivo, en virtud de cuyo principio prescribe, no a
la naturaleza (como por autonomia), sino a si mismo (como por bella autonomia), sino a si mismo
(como por bella autonomia), una ley para reflexionar sobre aquella, que se podria llamar ley de
su especificacion considerada en sus leyes empiricas. El Juicio no halla a priori esta ley en la
naturaleza, pero la admite con el fin de hacer asequible a nuestro entendimiento el orden
seguido por la misma en la explicacion que hace de sus leyes generales, cuando quiere
subordinar a estas leyes la variedad de las particulares. Asi, cuando se dice que la naturaleza
especifica sus leyes generales conforme al principio de una finalidad relativa a nuestra facultad
de conocer, esto es, cuando las especifica para apropiarse la funcion necesaria del
entendimiento humano, que consiste en hallar lo general a que debe reducirse lo particular,
suministrado por la percepcion, y el lazo que une lo diverso (que es lo general para cada
especie) a la unidad del principio, no se prescribe por este una ley a la naturaleza, ni la
observacién nos ensefa nada (aunque podria confirmarlo). Por esto no es un principio del juicio
determinante, sino del juicio reflexivo; no tiene mas objeto que, cualquiera que sea la disposicién
de la naturaleza en sus leyes generales, poder buscar su leyes empiricas por medio de este
principio y de las maximas que en él se fundan como una condicién sin la cual no podemos
hacer uso de nuestro entendimiento para extender nuestra experiencia y adquirir el
conocimiento.






De la unién del sentimiento del placer con el
concepto de la finalidad de la naturaleza

La conformidad de la naturaleza, considerada en la variedad de sus leyes particulares, con
la necesidad que tenemos de reconocer en ella principios universales, debe apreciarse o
estimarse como contingente a la vista de nuestro espiritu, pero al mismo tiempo como
indispensable, a causa de la necesidad de nuestro entendimiento, y por tanto, como una
finalidad por la cual la naturaleza se conforma con nuestras propias intuiciones, en cuanto se
trata del conocimiento. Las leyes generales del entendimiento, que son al mismo tiempo leyes de
la naturaleza, son tan necesarias (aunque derivadas de la espontaneidad) como las leyes del
movimiento de la materia; y para explicar su origen no hay necesidad de suponer ningun fin ni
objeto en nuestra facultad de conocer, porque nosotros no obtenemos, en primer lugar, por estas
leyes mas que un concepto de lo que es el conocimiento de las cosas (de la naturaleza), y éste
se aplica necesariamente a la naturaleza de los objetos de nuestro conocimiento general. Pero
que el orden de la naturaleza en sus leyes particulares, en esta variedad y en esta
heterogeneidad al menos posibles que exceden nuestra facultad de concebir, sea realmente
apropiado a esta facultad, es lo que aparece como contingente segun nuestra percepcién, y el
descubrimiento de este orden es obra del entendimiento al dirigirse a un fin a que
necesariamente aspira, o sea a la unidad de los principios, cuya obra debe el Juicio atribuir a la
naturaleza, puesto que el entendimiento no puede prescribirle la ley.

El acto por el cual el espiritu alcanza este fin va acompanado de un sentimiento de placer; y
si la condicién de este acto es una representacion a priori, un principio como el del juicio
reflexivo en general, el sentimiento de placer es también determinado por una razén a priori, que
le da un valor universal, pero no se refiere mas que a la relacion del objeto con la facultad de
conocer, sin que el concepto de la finalidad se relacione en nada con la facultad de querer, que
es lo que la distingue enteramente de la finalidad practica de la naturaleza.

Asi se ve que la conformidad de las percepciones con las leyes fundadas sobre conceptos
generales de la naturaleza (las categorias), no produce ni puede producir en nosotros el menor
efecto sobre el sentimiento del placer, puesto que el entendimiento obra aqui necesariamente
segun su naturaleza y sin designio alguno; por el contrario, el descubrimiento de la unién de dos
0 mas leyes empiricas heterogéneas en un solo principio, es el origen de un gran placer, y aun a
veces de una admiracion tal, que no cesa sino cuando el objeto es para nosotros suficientemente
conocido. Ciertamente que no hallamos un placer notable al percibir esta unidad de la naturaleza
en su divisién en géneros y especies, la cual s6lo hacen posible los conceptos empiricos, por
cuyo medio la conocemos en sus leyes particulares; pero este placer ha tenido ciertamente su
época, y por esto sin él no hubiera sido posible la experiencia mas concisa y ordinaria, pues que
se ha confundido insensiblemente con el simple conocimiento, y no se ha caracterizado
particularmente. Existe, pues, algo que en nuestros juicios sobre la naturaleza nos hace que
atendamos a su conformidad con nuestro entendimiento, y es el cuidado que ponemos en reducir
en lo posible las leyes heterogéneas a leyes mas elevadas, aunque siempre empiricas, con el fin
de experimentar, si lo conseguimos, el placer que nos proporciona esta conformidad de la
naturaleza con nuestra facultad de conocer, la que miramos como simplemente contingente.
Nosotros experimentariamos, por el contrario, un gran disgusto en una representacioén de la
naturaleza en la que estuviéramos amenazados de ver nuestras menores investigaciones,
cuando excedieran de la experiencia mas vulgar, detenidas por una heterogeneidad de leyes,
gque no permitiera a nuestro entendimiento reducir las particulares a las empiricas generales;
porque esto repugna al principio de la especificacion subjetivamente final de la naturaleza y al
Juicio que refleja sobre esta especificacion.

Sin embargo, esta suposiciéon del Juicio determina tan poco hasta qué punto debe
extenderse esta finalidad ideal de la naturaleza para nuestra facultad de conocer, que si se nos
dice que un profundo o0 mas amplio conocimiento, experimental de la naturaleza debe hallar al fin
una variedad de leyes que ningun entendimiento humano podra reducir a un principio, no
dejaremos por ello de estar satisfechos, pues que, a pesar de todo, queremos mejor esperar, y



esperamos, que cuanto mas penetremos en lo interior de la naturaleza y mejor conozcamos las
partes exteriores que al presente desconocemos, tanto mas la encontraremos simple en sus
principios y uniforme en la aparente heterogeneidad de sus leyes empiricas. En efecto; nuestro
Juicio nos da la ley para perseguir tan lejos como nos sea posible el principio de la apropiacién
de la naturaleza a nuestra facultad de conocer, sin decidir (porque no es el juicio determinante el
que nos da esta regla), si tiene o no limites, puesto que asi como es posible determinar los
limites relativamente al uso racional de nuestras facultades de conocer, esto es imposible en el
campo de la experiencia.



— VIl —




De la representacion estética de la finalidad de la
naturaleza

Lo que en la representacion de un objeto es puramente subjetivo, es decir, lo que constituye
la relacion de esta representacion al sujeto y no al objeto, es una cualidad estética; pero lo que
en ella sirve o puede servir a la determinacién del objeto (al conocimiento), constituye su valor
I6gico. El conocimiento de un objeto de los sentidos puede considerarse bajo estos dos puntos
de vista. En la representacion sensible de las cosas exteriores, la cualidad de espacio donde
ellas se nos representan, es el elemento puramente subjetivo de la representaciéon que tenemos
de estas cosas (no se determina lo que ellas pueden ser como objetos en si); también el objeto
es concebido simplemente como un fenémeno; pues el espacio, a pesar de su cualidad
puramente subjetiva, es también un elemento del conocimiento de las cosas como fenédmenos.
Del mismo modo que el espacio es simplemente la forma a priori de la posibilidad de nuestras
representaciones de las cosas exteriores, la sensacién (aqui la sensacion exterior) expresa el
elemento puramente subjetivo de estas representaciones, pero especialmente el elemento
material (lo real, aquello porque es dada alguna cosa como existente), y sirve también para el
conocimiento de los objetos exteriores.

Mas el elemento subjetivo que en una representacion no puede ser un elemento de
conocimiento, es el placer o lapena mezclada con esta representacion; porque estos
sentimientos no nos hacen conocer nada del objeto de la representacién, aunque bien pudieran
ser ellos el efecto o resultado de cualquier conocimiento. Por donde la finalidad del objeto, en
tanto que es representada en la percepcién, no es una cualidad del objeto mismo (porque tal
cualidad no puede percibirse) aunque pueda deducirse de un conocimiento de los objetos. Por
consecuencia, la finalidad que precede al conocimiento de un objeto, la que aun cuando no
queramos servirnos de la representaciéon de aquel respecto de un conocimiento, se halla
completamente ligada a esta representacion, es por esto un elemento subjetivo que no puede
constituir uno de los del conocimiento. Nosotros no hablamos en este caso de la finalidad del
objeto sino porque su representacion se halla inmediatamente ligada al sentimiento de placer, y
es una representacion estética de la finalidad. Resta unicamente saber si hay en general tal
representacion de la finalidad.

Cuando el placer se halla ligado a la simple aprension (aprehensio) de la forma de un objeto
de intuicién, sin que esta aprension se refiera a un concepto, y sirva a un conocimiento
determinado, la representacién no es referida al objeto, sino al sujeto; y el placer no puede
producir otra cosa que la conformidad del mismo objeto con las facultades de conocer que se
ponen en juego en el juicio reflexivo, y solo en tanto que den por resultado como consecuencia
una finalidad formal y subjetiva de dicho objeto. En efecto; esta aprension de formas que opera la
imaginacion, no puede tener lugar sin que el Juicio reflexivo las compare, aunque sea sin un fin
determinado, con la facultad que tiene de referirlas a las intuiciones de los conceptos; por lo que
si en esta comparacién la imaginacion (en tanto que facultad de las intuiciones a priori), se halla
por efecto natural de una representacion dada de acuerdo con el entendimiento o la facultad de
los conceptos, y de esto resulta un sentimiento de placer, debe estimarse el objeto como
apropiado al Juicio reflexivo. Juzgar de este modo, es llevar un juicio estético sobre, la finalidad
del objeto, un juicio que no esta fundado sobre un concepto actual del objeto, y no nos suministra
ninguno otro. Y cuando juzgamos de manera que el placer unido a la representacion de un
objeto tiene su origen en la forma de este (y no en el elemento material de su representacién
considerada como sensacion) tal como la hallamos en la reflexion que de esto hacemos, sin
tener por fin el obtener un concepto del objeto mismo, juzgamos también que este placer esta
necesariamente unido a la representacion de dicho objeto, y que por tanto, es necesario, no
solamente para el sujeto a quien satisface esta forma, sino para todos los que puedan juzgar, y el
objeto se llama entonces bello, y la facultad de juzgar en medio de un placer de esta especie, y
al mismo tiempo de un modo aceptable para todos, se llama gusto. En efecto; como el principio
del placer se halla colocado simplemente en la forma del objeto tal como se presenta a la
reflexion en general, y no en una sensaciéon del mismo, y ademas no existe relacién para con un



concepto que contenga un fin determinado, lo que conviene con la representacion de dicho
objeto en la reflexién, cuyas condiciones tienen un valor universal a priori, es 1o que Unicamente
constituye el caracter de legalidad del uso empirico que el sujeto hace del juicio en general, o
sea la armonia de la imaginacion y el entendimiento; y como esta conformidad del objeto con las
facultades del sujeto es contingente, resulta de aqui una representacion de la finalidad de aquél,
para las facultades de conocer de este.

Por donde el placer de que aqui se trata, como todo placer o toda pena que no son
producidas por el concepto de la libertad, esto es, por la determinacion previa de esta facultad, la
cual tiene su principio en la razén pura, no puede nunca considerarse en relacién a los
conceptos como necesariamente ligado a la representacién de un objeto; la reflexién solamente
es la que debe mostrarlo unido a esta representacion; por consecuencia, este, como todos los
juicios empiricos, no puede atribuirse una necesidad objetiva, ni aspirar a obtener un valor a
priori. Pero el juicio del gusto tiene también, como cualquier juicio empirico, la pretension de
tener un valor universal, y a pesar de la contingencia interna de este juicio, esta pretension es
legitima; pues lo que hay aqui de singular y de extrafio proviene unicamente de que aquélla no
es un concepto empirico, sino un sentimiento de placer, que, como si se tratara de un predicado
ligado a la representacion del objeto, debe atribuirse a cada uno para el juicio del gusto y
hallarse unido a aquella representacion.

Un juicio individual de experiencia, por ejemplo, el juicio del que percibe una gota de agua
movil en un cristal de roca, puede con justicia reclamar el asentimiento de cada uno, puesto que,
fundado sobre las condiciones generales del Juicio determinante, cae bajo las leyes que
reducen la experiencia posible a experiencia general. Del mismo modo sucede que aquel que en
la pura reflexion que hace de la forma de un objeto sin tener en cuenta ningun concepto,
experimenta placer, obteniendo como resultado un juicio empirico e individual, tiene derecho a
pretender el asentimiento de cada uno; porque el principio de este placer se halla en la condicién
universal, aunque subijetiva, de los juicios reflexivos, esto es, en la conformidad exigida por todo
conocimiento empirico de un objeto (de una produccién de la naturaleza o del arte), con la
relacién de las facultades de conocer entre si (la imaginacion y el entendimiento). Asi el placer
en el juicio del gusto depende ciertamente de una representaciéon empirica, y no puede hallarse
unido a priori a ningun concepto (no se puede determinar de este modo, qué objeto es 0 no
conforme al gusto; es necesario hacerlo por medio de la experiencia); pero es el principio de este
juicio, por la sola razén de que existe el convencimiento de que descansa unicamente sobre la
reflexion y sobre condiciones generales, aunque subjetivas, que determinan el acuerdo de
aquella con el conocimiento de las cosas en general, a las que se apropia la forma del objeto.

Por esto es por lo que los juicios del gusto suponen un principio a priori, y se hallan también
sometidos a la critica, aunque este principio no sea ni un principio de conocimiento para el
entendimiento, ni un principio practico para la voluntad, ni por tanto sea determinante a priori.

Pero la capacidad que nosotros tenemos de hallar en nuestra reflexion sobre las formas de
las cosas (de la naturaleza, como del arte), un placer particular, no produce solamente una
finalidad de los objetos para el Juicio reflexivo bajo el punto de vista del concepto de la
naturaleza, sino también bajo el punto de vista de la libertad del sujeto en su relacién con los
objetos considerados en su forma, y aun en la privacion de toda forma; de donde se sigue que el
juicio estético no tiene solo relacion con lo bello como juicio del gusto, sino que también la tiene
con lo sublime, en tanto que se deriva de un sentimiento del espiritu; y que de este modo esta
critica de juicio estético debe dividirse en dos grandes partes correspondientes a estas dos
divisiones.



— VIl —




De la representacion logica de la finalidad de la
naturaleza

La finalidad de un objeto dado en la experiencia puede ser representada, o bien bajo un
punto de vista del todo subjetivo, como en la conformidad que muestra su forma en una
aprension (apprehensio), anterior a todo concepto con las facultades de conocer, y que da por
resultado la union de la intuicion y de los conceptos en un conocimiento general, o bien bajo un
punto de vista objetivo, como en la conformidad de la forma con la posibilidad de la cosa misma,
segun el concepto de esta cosa que con anterioridad contiene el principio de su forma. Hemos
visto que la representaciéon de la primera especie de finalidad descansa sobre el placer
intimamente unido a la forma del objeto, en una simple reflexién sobre esta forma; y que la
segunda, por el contrario, en donde no se trata de la relacion de la forma del objeto con las
facultades de conocer del sujeto, en la aprension de este objeto, sino de su relacién con un
conocimiento determinado o con un concepto anterior, no hay nada que desenvolver acerca del
sentimiento de placer unido a los objetos, sino acerca del entendimiento y su manera de juzgar
de las cosas. Cuando es dado el concepto de un objeto, la funciéon del Juicio es formar un
conocimiento de exhibicidn (exhibitio), esto es, colocar al lado del concepto una intuicién
correspondiente; y esto tiene lugar por efecto de nuestra propia imaginacion, como sucede en el
arte cuando realizamos un concepto que previamente nos hemos formado y que nos
proponemos como fin, o bien cuando la naturaleza esta por si misma en movimiento, como
sucede en la técnica de la misma (en los cuerpos organizados),cuando le aplicamos nuestro
concepto de fin para apreciar sus producciones: en este ultimo caso no es solamente la finalidad
de la naturaleza en la forma de la cosa, sino la produccidon misma, la que es representada como
fin de aquella. Aunque nuestro concepto de una finalidad de la naturaleza en las formas que esta
toma conforme a las leyes empiricas no sea un concepto de objeto, sino un principio empleado
por el Juicio para formarse los conceptos en medio de esta variedad natural, y poderse orientar
de ellos, sin embargo, nosotros, por medio de este concepto, atribuimos a la naturaleza una
relacion con nuestra facultad de conocer analoga a la de fin; asi es que podemos considerar su
belleza como una exhibiciéon del concepto de una finalidad formal (puramente subjetiva), y sus
fines como exhibiciones del concepto de una finalidad real (objetiva): nosotros apreciamos la
primera por el gusto (estéticamente, por medio del sentimiento de placer), y la segunda por el
entendimiento y la razén (I6gicamente, por medio de los conceptos).

Este es el fundamento de la division de la critica del Juicio, en critica del juicio estético, y
critica del juicio teleoldgico; se trata por una parte de la facultad de juzgar la finalidad formal
(Ilamada también subjetiva) por medio del sentimiento del placer o la pena, y por otra parte, de la
facultad de juzgar la finalidad real (objetiva) de la naturaleza, por medio del entendimiento y la
razon.

La parte de la critica del Juicio que contiene el juicio estético, es una parte esencial de ella,
pues que por si sola encierra un principio sobre el cual funda el juicio a priori su reflexion sobre
la naturaleza, y es el principio de una finalidad formal de la misma en sus leyes particulares
(empiricas) para nuestra facultad de conocer, de una finalidad sin la cual el entendimiento no
podria reflejarse. Aquella otra, por el contrario, en donde no puede darse ningun principio a priori,
en la que no es posible siquiera sacar tal principio del concepto de la naturaleza considerada
como objeto de la experiencia, asi en general como en particular, debe sin duda, contener fines
objetivos de aquella, es decir, de las cosas que no son posibles mas que como fines de la
misma; y relativamente a estas cosas debe el juicio, sin contener por esto un principio a priori,
suministrar solamente la regla que en casos dados (de ciertas producciones) permita emplear en
apoyo de la razon el concepto de fin, cuando el principio trascendental del juicio estético ha
preparado ya el entendimiento para aplicar este concepto a la naturaleza (al menos en cuanto a
la forma).

Mas el principio trascendental en virtud del cual nos representamos la finalidad de la
naturaleza en la forma de una cosa, como una regla para apreciar esta forma, y por consiguiente
bajo el punto de vista subjetivo y relativamente a nuestra facultad de conocer, este principio no



determina en manera alguna donde y en qué casos hemos de apreciar una produccion segun la
ley de la finalidad, sino que solamente lo hace segun las leyes generales de la naturaleza, y deja
al juicio estético el cuidado de decidir por medio del gusto, de la conformidad de la cosa (o de su
forma), con nuestras facultades de conocer (no descansando esta decisidén sobre conceptos, sino
sobre el sentimiento). El juicio teleoldgico, por el contrario determina las condiciones que nos
permiten juzgar de cualquier cosa (por ejemplo, de un cuerpo organizado), segun la idea de un
fin de la naturaleza; aunque no pueda sacar del concepto de la misma, considerada como objeto
de experiencia, un principio que nos dé el derecho de atribuirle a priori una relacion con los fines,
ni aun el de sacarla de una manera indeterminada de la experiencia real que tenemos en este
género de cosas; la razén de esto, es que se necesita considerar en la unidad de su principio,
muchas experiencias particulares, para poder reconocer empiricamente una finalidad objetiva de
un determinado objeto. El juicio estético es, pues, un poder particular de juzgar las cosas
conforme a una regla, pero no conforme a conceptos. El juicio teleolégico no es un poder
particular, sino el juicio reflexivo en general, en tanto que procede, no solamente como sucede
siempre en el conocimiento tedrico, segun los conceptos, sino en relacion a ciertos objetos de la
naturaleza, segun principios particulares, o sean los de un juicio que se limita a reflexionar sobre
los objetos, pero que no determina ninguno de ellos. Por consiguiente, este juicio, considerado
en su aplicacién, se une a la parte tedrica de la filosofia, y en virtud de los principios que supone,
y que no son determinantes, cual conviene a una doctrina, constituye una parte especial de la
critica, mientras que el juicio estético, no llevando nada al conocimiento de los objetos, no debe
entrar en la critica del sujeto que juzga ni en la de sus facultades de conocer, ni en la
propedéutica de toda la filosofia, sino en tanto que estas facultades son capaces de principios a
priori, cualquiera que sea por lo demas su empleo, (va sea tedrico ya practico).






Del juicio como vinculo entre las leyes del
entendimiento y la razén

El entendimiento es legislativo a priori para la naturaleza considerada como objeto de los
sentidos, de los que se sirve para formar mi conocimiento tedrico en una experiencia posible. La
razon es legislativa a priori para la libertad y para su propia causalidad, considerada como el
elemento suprasensible del sujeto, y suministra un conocimiento practico incondicional. El
dominio del concepto de naturaleza, sometido a la primera de estas dos legislaciones, y el del
concepto de la libertad, sometido a la segunda, se hallan colocados al amparo de toda influencia
reciproca (la que cada una pueda ejercer, segun sus leyes fundamentales) en el abismo que
separa de los fendmenos, lo supra-sensible. El concepto de la libertad nada determina
relativamente al conocimiento tedrico de la naturaleza, del mismo modo que el concepto de ésta
nada determina relativamente a las leyes practicas de la libertad, y por consiguiente, es
imposible establecer el paso de uno y otro dominio. Pero si los principios que determinan la
causalidad, segun el concepto de la libertad (y segun la regla practica que contiene), no residen
en la naturaleza, y lo sensible no puede determinar lo supra-sensible en el sujeto, lo contrario es
sin embargo posible, no relativamente al conocimiento de la naturaleza, sino relativamente a las
consecuencias que este puede tener sobre aquel. Es lo que desde luego supone el concepto de
una causalidad de la libertad, cuyo efecto debe tener lugar en el mundo, conforme a las leyes
formales de la misma.

La palabra causa, por otra parte, aplicada a lo supra-sensible, dice simplemente la razon
que determina la causalidad de las cosas de la naturaleza, para producir un efecto, conforme a
sus propias leyes particulares, mas de acuerdo al mismo tiempo con el principio formal de las
leyes de la razdn; es decir, con un principio cuya posibilidad ciertamente no se puede percibir,
pero que esta suficientemente justificado contra el reproche de una pretendida contradiccion?®.
El efecto que se produce conforme al concepto de la libertad, es el objeto final que debe existir (0
cuyo fendmeno debe existir en el mundo sensible), y que, por consiguiente, debe considerarse
como posible en |la naturaleza (del sujeto en cuanto ser sensible, es decir, en cuanto hombre). El
Juicio que supone semejante posibilidad a priori y sin mirar a la practica, suministra el concepto
intermedio entre los conceptos de la naturaleza, o sea el concepto de la finalidad de aquella, y
por tanto hace posible el paso de la razon pura tedrica a la razén pura practica, y de las leyes de
la primera al objeto final de la segunda; pues que por esto nos hace conocer el Juicio la
posibilidad del objeto final, que no puede ser realizado mas que en la naturaleza y conforme a
sus leyes.

Para la posibilidad de sus leyes a priori, por medio de la naturaleza, el entendimiento nos
muestra que no conocemos esta mas que en sus fendmenos, y por esto también nos indica la
existencia de un substratum supra-sensible de la misma, que deja enteramente indeterminado.
Para el principio a priori que nos sirve para juzgar la naturaleza en sus leyes particulares
posibles, el Juicio da a este substratum supra-sensible (considerado en nosotros o fuera de
nosotros), la posibilidad de ser determinado por nuestra facultad intelectual. La razén le dala
determinacion para la ley practica a priori, y el Juicio hace posible el paso del dominio del
concepto de la naturaleza al del concepto de la libertad.

Si consideramos las facultades del alma en general como facultades superiores, es decir,
como entrafiando una autonomia, el entendimiento es para la facultad de conocer (la conciencia
tedrica de la naturaleza), el origen de los principios constitutivos a priori; mas para el sentimiento
de placer o de pena, es el Juicio el que los suministra, independientemente de los conceptos o
de las sensaciones que pueden referirse a la determinacién de la facultad de querer, y ser por
esto inmediatamente practicos; y para la facultad de querer, es la razén, la cual es practica sin el
concurso de ningun placer, y suministra a esta facultad, considerada como facultad superior, un
objeto final que lleva consigo una satisfaccién pura e intelectual. El concepto que formamos
mediante el Juicio de la finalidad de la naturaleza, pertenece también a los conceptos de la
misma; pero solo, como principio regulador de la facultad de conocer, aunque el juicio estético



que tengamos sobre ciertos objetos (de la naturaleza o del arte) y que dan ocasién a este
concepto, sea un principio constitutivo, relativamente al sentimiento de placer o de pena. La
espontaneidad en el ejercicio de las facultades de conocer, que produce este placer en virtud del
acuerdo de las mismas, hace que este concepto pueda servir de lazo entre el dominio del
concepto de la naturaleza y el concepto de la libertad considerado en sus efectos, porque es lo
que prepara al espiritu a recibir el sentimiento moral.

El cuadro siguiente permitira comprender mas facilmente en unidad sistematica, el conjunto
de todas las facultades superiores?”.

FACULTADES del espiritu. Eér%é'érTADES de pRINCIPIOS a priori. APLICACION.
Facultad de conocer. Entendimiento. Conformidad a las leyes. Naturaleza.
Sentimiento de placer o de | . . Conformidad a las leyes

Juicio. ) Arte.
pena. (finalidad).

Facultad de querer. Razon. Objeto final. Libertad.



Primer libro




Analitica de lo bello

PRIMER MOMENTO DEL JUICIO DEL GUSTO??2, O DEL JUICIO DEL GUSTO
CONSIDERADO BAJO EL PUNTO DE VISTA DE LA CUALIDAD



El juicio del gusto es esteético

Para decidir si una cosa es bella o no lo es, no referimos la representacion a un objeto por
medio del entendimiento, sino al sujeto y al sentimiento de placer o de pena por medio de la
imaginacion (quiza medio de unidn para el entendimiento). El juicio del gusto no es, pues, un
juicio de conocimiento; no es por tanto ldgico, sino estético, es decir, que el principio que lo
determina es puramente subjetivo. Las representaciones y aun las sensaciones, pueden
considerarse siempre en una relacién con los objetos (y esta relacion es lo que constituye el
elemento real de una representacidén empirica); mas en este caso no se trata de su relacién con
el sentimiento de placer o de pena, el cual no dice nada del objeto, sino simplemente del estado
en que se encuentra el sujeto, cuando es afectado por la representacion.

Representarse por medio de la facultad de conocer (de una manera clara o confusa) un
edificio regular bien apropiado a su objeto, no es otra cosa que tener conciencia del sentimiento
de satisfaccion que se mezcla en esta representacion. En este ultimo caso la representaciéon se
refiere por completo al sujeto, es decir, al sentimiento que tiene de la vida, y que se designa con
el nombre de sentimiento de placer y de pena; de aqui una facultad de discernir y juzgar, que no
lleva nada al conocimiento, y que se limita a aproximar la representacion dada en el sujeto, a
toda la facultad representativa, de lo cual el espiritu tiene conciencia en el sentimiento de su
estado. Las representaciones dadas en un juicio pueden ser empiricas (por consiguiente
estéticas); pero el juicio mismo que nos formamos por medio de estas representaciones, es
I6gico, cuando son referidas unicamente al objeto. Reciprocamente, aun cuando las
representaciones dadas sean racionales, si el juicio se limita a referirlas al sujeto (a un
sentimiento), son estéticas.






La satisfaccion que determina el juicio del gusto
es desinteresada

La satisfaccién se cambia en interés cuando la unimos a la representacion de la existencia
de un objeto. Entonces también se refiere siempre a la facultad de querer, o como un motivo de
ella, o como necesariamente unida a este motivo. Por lo que, cuando se trata de saber si una
cosa es bella, no se busca si existe por si misma, o si alguno se halla interesado quiza en su
existencia, sino solamente como se juzga de ella en una simple contemplacion (intuicion o
reflexidon). Cualquiera me diria que si encuentro bello el palacio que se presenta a mi vista, y yo
muy bien puedo contestar, que yo no quiero tales cosas hechas unicamente para admirar la
vista, o para imitar ese sagrado iroqués que a nadie agrada en Paris, mucho mas que pueden
hacerlo las pastelerias; yo puedo todavia censurar, a la manera de Rousseau, la vanidad de los
potentados que malgastan el sudor del pueblo en cosas tan frivolas; yo puedo, por ultimo,
persuadirme facilmente que aunque estuviera en una isla desierta, privado de la esperanza de
volver a ver a los hombres y tuviera el poder magico de crear so6lo por efecto de mi deseo un
palacio semejante, no me tomaria este cuidado, puesto que tendria una cabafa bastante
cémoda. Puede convenirme y aprobar todo esto; pero no es eso de lo que se trata aqui; lo que
unicamente se quiere saber es, si la simple representacion del objeto va en mi acompafiada de
la satisfaccion, por mas indiferente que yo, por otra parte, pueda ser a la existencia del objeto. Es
evidente, pues, que para decir que un objeto es bello y mostrar que tengo gusto, no me he de
ocupar de la relacién que pueda haber de la existencia del objeto para conmigo, sino de lo que
pasa en mi, como sujeto de la representacion que de él tengo. Todos deben reconocer que un
juicio sobre la belleza en el cual se mezcla el mas ligero interés, es parcial, y no es un juicio del
gusto. No es necesario tener que inquietarse en lo mas minimo acerca de la existencia de la
cosa, sino permanecer del todo indiferente bajo este respecto, para poder jugar la rueda del
juicio en materia del gusto.

Pero nosotros no podemos esclarecer mejor esta verdad capital, sino oponiendo a la
satisfaccion pura y desinteresada?2 propia del juicio del gusto, aquella otra que se halla ligada a
un interés, principalmente si estamos seguros que no hay otras especies de interés que las de
que nosotros hablamos.






La satisfaccion referente a lo agradable se halla
ligada a un interés

Lo agradable es lo que gusta a los sentidos en la sensacion. Ahora es la ocasion de sefalar
una confesion muy frecuente, que resulta del doble sentido que puede tener la palabra
sensacion. Toda satisfaccion, dicen, es una sensacion (la sensacion de un placer). Por
consiguiente, toda cosa que gusta, precisamente por esto, es agradable (y segun los diversos
grados o sus relaciones con otras sensaciones agradables, es encantadora, deliciosa,
maravillosa). Pero si esto es asi, las impresiones de los sentidos que determinan la inclinacion,
los principios de la razén que determinan la voluntad, y las formas reflexivas de la intuicién que
determinan el juicio, son idénticas en cuanto al efecto producido sobre el sentimiento del placer.
En efecto; en todo esto no hay otra cosa que lo agradable en el sentimiento mismo de nuestro
estado; y como en definitiva, nuestras facultades deben dirigir todos sus esfuerzos hacia la
practica, y unirse en este fin comun, no podemos atribuirles otra estimacion de las cosas, que la
que consiste en la consideracion del placer prometido. Nada importa la manera de obtener ellas
el placer; y como la eleccion de los medios puede por si solo establecer aqui una diferencia, bien
podrian los hombres acusarse de locura y de imprudencia, pero nunca de bajeza y de maldad:
todos, en efecto, y cada uno segun su manera de ver las cosas, correrian a un mismo objeto, el
placer.

Cuando se designa un sentimiento de placer o de pena, la palabra sensacion tiene un
sentido distinto que cuando sirve para expresar la representacion que tenemos de una cosa (por
medio de los sentidos considerados como, una receptividad inherente a la facultad de conocer).
En efecto; en este ultimo caso la representacion se refiere a un objeto; en el primero, no se
refiere mas que al sujeto, y no sirve a ningun conocimiento, ni aun a aquel por el cual se conoce
el sujeto a si mismo.

En esta nueva definicion de la palabra sensacién, la entendemos como una representacion
objetiva de los sentidos; y para no correr nunca el riesgo de ser mal comprendidos,
designaremos bajo el nombre, por lo demas muy en uso, de sentimiento, lo que debe siempre
quedar puramente de subjetivo, y no constituir ninguna especie de representacion del objeto. El
color verde de las praderas, en tanto que percepcion de un objeto del sentido de la vista, se
refiere a la sensacion objetiva; y lo que hay de agradable en esta percepcion, a la sensacion
subjetiva, por la cual no se representa ningun objeto, esto es, al sentimiento en el cual el objeto
es considerado como objeto de satisfaccion (lo que no constituye un conocimiento).

Ahora se ve claro que el juicio por el cual yo declaro un objeto agradable, expresa un interés
referente a este objeto, puesto que por la sensacion, este juicio excita en mi el deseo de
semejantes objetos, y que en esto, por consiguiente, la satisfaccion no supone un simple juicio
sobre el objeto, una relacion entre su existencia y mi estado, en tanto que soy afectado por este
objeto. Por esto no se dice simplemente de lo agradable que agrada, sino que nos proporciona
placer. No obtiene, de nuestra parte un simple asentimiento, sino que produce en nosotros una
inclinacion, y para decidir de lo que es mas agradable, no hay necesidad de ningun juicio sobre
la naturaleza del objeto; también los que no tienden mas que al goce (es la palabra por la cual se
expresa lo que hay de intimo en el placer), se dispensan voluntariamente de todo juicio.



IV




La satisfaccion, referente a lo bueno, va
acompanada de interés

Lo bueno es lo que agrada por medio de la razén, por el concepto mismo que tenemos de
ella. Llamamos una cosa buena relativamente (util), cuando no nos agrada mas que como medio;
buena en si, cuando nos agrada por si misma. Mas en ambos casos existe siempre el concepto
de un objeto, y por tanto una relacion de la razén a la voluntad (al menos posible), y por
consiguiente, todavia una satisfaccién referente a la existencia de un objeto o de una accion, es
decir, un interés.

Para hallar una cosa buena, es necesario saber lo que debe ser esta cosa, es decir, tener un
concepto de ella. Para hallar la belleza, no hay necesidad de esto. Las flores, los dibujos
trazados libremente, las lineas entrelazadas sin objeto, y los follajes, como se dice en
arquitectura, todo esto corresponde a las cosas que nada significan, que no dependen de ningun
concepto determinado, y que agradan sin embargo. La satisfaccion referente a lo bello debe
depender de la reflexion hecha sobre un objeto, que conduce a un concepto cualquiera (que
gueda indeterminado), y por tanto, lo bello se distingue también de lo agradable, que descansa
todo por completo en la sensacion.

Lo agradable parece ser en muchos casos una misma cosa que lo bueno. Asi se dice
comunmente, toda alegria (principalmente si es duradera) es buena en si; lo que significa que
casi no hay diferencia entre decir de una cosa que es agradable de una manera duradera, y decir
qgue es buena. Pero se ve claramente que hay en esto simplemente una viciosa confusion de
términos, puesto que los conceptos que propiamente se refieren a estas palabras, no pueden ser
confundidos en manera alguna. Lo agradable como tal, no representa el objeto mas que en su
relacién con los sentidos; y puesto que se podria llamar bueno, como objeto de la voluntad, es
necesario que se circunscriba a principios de la razén por el concepto de un fin. Lo que muestra
perfectamente que cuando una cosa que es agradable se mira también como buena, hay en esto
una relacion enteramente nueva del objeto a la satisfaccion; y es que, tratandose de lo bueno,
siempre se debe preguntar si la cosa es mediata o inmediatamente buena (util, o buena en si);
mientras que, por el contrario, tratandose de lo agradable, no puede haber cuestion acerca de
esto; la palabra designa siempre alguna cosa que agrada inmediatamente (sucede lo mismo
relativamente a las cosas que llamamos bellas).

Aun en el lenguaje mas comun y vulgar se distingue lo agradable de lo bueno. Se dice, sin
duda de un manjar, que excita nuestro apetito por las especias y otros ingredientes, que es
agradable, y sin embargo, sostenemos no es bueno; es que si agrada inmediatamente a los
sentidos, mediatamente, es decir, considerado por la razéon que percibe las consecuencias,
desagrada.

Todavia se puede notar esta distincién en los juicios que formamos sobre la salud. Esta es
(al menos negativamente) como la ausencia de todo dolor corporal, inmediatamente agradable,
al que la posee. Mas para decir que es buena, es necesario todavia considerarla por medio de la
razon, en relacidén a un objeto, esto es, como un estado que nos pone en disposicion para todas
nuestras ocupaciones. Bajo el punto de vista de la dicha, cada uno cree poder considerarla como
un verdadero bien, y aun como el bien supremo, como la suma mas considerable (tanto en
duraciéon como en cantidad), de los placeres de la vida. Pero al mismo tiempo la razén se levanta
contra esta opinién; placer es lo mismo que goce; por donde si no nos proponemos mas que un
goce, es una insensatez el ser escrupulosos en los medios que nos lo han de proporcionar, ni
inquietarnos por si lo recibimos pasivamente de la generosidad de la naturaleza, o si lo
producimos por nuestra propia actividad. Pero conceder un valor real a la existencia de un
hombre que no vive mas que para gozar (cualquiera que sea la actividad que despliegue para
este objeto), aun cuando fuese muy util a los demas en la persecuciéon del mismo objeto,
trabajando relativamente a los placeres de ellos para gozar él mismo por simpatia, es lo que la
razon no puede permitir. Obrar sin consideracion a la dicha en una completa libertad e
independientemente de todos los auxilios que se pueden recibir de la naturaleza, es lo que
solamente puede dar a nuestra existencia, a nuestra persona, un valor absoluto, y la dicha es



todo el cortejo de placeres de la vida, lejos de ser un bien incondicional?4.

Pero, a pesar de esta distincion que los separa, lo agradable y lo bueno convienen en que
ambos se refieren a un interés, a un objeto; y nosotros no hablamos solamente de lo agradable, §
3, y de lo que es mediatamente bueno (de lo util), o de lo que agrada como medio para obtener
cualquier placer, sino aun de lo que es bueno absolutamente en todos respectos, o del bien
moral, el cual contiene un interés supremo. Es que, en efecto, el bien es el objeto de la voluntad
(es decir, de la facultad de querer determinada por la razén). Por donde, querer una cosa, es
hallar una satisfaccion en la existencia de esta cosa, es decir, tomar un interés por ella, y solo es
esto.



Comparacion de las tres especies de satisfaccion

Lo agradable y lo bueno se refieren ambos a la facultad de querer, y entrafian, aquel (por
sus excitaciones, por estimulos) una satisfaccion patoldgica; éste una satisfaccion practica pura,
que no es simplemente determinada por la representacién del objeto, sino también por la del
lazo que une el sujeto a la existencia misma de este objeto. Esto no es solamente el objeto que
agrada, sino también su existencia. El juicio del gusto, por el contrario, es simplemente
contemplativo; es un juicio que, indiferentemente respecto a la existencia de todo objeto, no se
refiere mas que al sentimiento de placer o de pena. Mas esta contemplacién misma no tiene por
objeto los conceptos; porque el juicio del gusto no es un juicio de conocimiento (sea tedrico, sea
practico), y por consiguiente, no se funda sobre conceptos, ni se propone ninguno de ellos.

Lo agradable, lo bello y lo bueno designan, pues, tres especies de relacion de
representaciones al sentimiento de placer o de pena, conforme a las cuales distinguimos entre
ellos los objetos o los modos de representacién. También hay diversas especies para distinguir
las varias maneras en que estas cosas nos convienen. Lo agradable significa para todo hombre
lo que le proporciona placer, lo bello 1o que simplemente le agrada; lo bueno, lo que estima y
aprueba; es decir, aquello a que concede un valor objetivo. Existe también lo agradable para los
seres desprovistos de razdn como los animales; lo bello no existe mas que para los hombres, es
decir, para los seres sensibles, y al mismo tiempo razonables; lo bueno existe para todo ser
razonable en general. Este punto, por otra parte, no se puede proponer y explicar perfectamente
sino mas adelante. Se puede decir también que de estas tres especies de satisfaccion, la que el
gusto refiere a lo bello, es la sola desinteresada vy libre; porque ningun interés, ni de los sentidos
ni de la razén, obliga aqui para nada nuestro asentimiento. Se puede decir también que, segun
los casos que acabamos de distinguir, la satisfaccién se refiere, a la inclinacién, o al favor®® o a
la estima. El favor es la sola satisfaccidn libre. El objeto de una inclinacion, o aquel que una ley
de la razén propone nuestra facultad de querer, no nos deja la libertad de proporcionarnos por
nosotros mismos un objeto de placer. Todo interés supone o propone uno, y como motivo de
nuestro asentimiento, no deja libre nuestro juicio sobre el objeto.

Se dice, respecto al sujeto del interés, que lo agradable excita la inclinacion, que el hombre
es el mejor de los cocineros, y que todos los manjares gustan a la gente de buen apetito:
semejante satisfaccion no anuncia ninguna eleccion por parte del gusto. Esto no es mas que
cuando la necesidad esta satisfecha, se puede distinguir entre muchos, cual tiene gusto y cual
no. Del mismo modo, hay costumbres de conducta sin virtud, de urbanidad sin afecto, de
decencia sin honestidad, etc. Por esto donde habla la ley moral no hay objetivamente mas
libertad de eleccidn relativamente a lo que hay que hacer; y mostrar el gusto en su conducta (o
en la apreciacion de otro), es una cosa distinta que mostrar moralidad en la manera de pensar.
La moralidad supone un orden, y produce una necesidad; mientras que, por el contrario, el gusto
moral no hace mas que jugar con los objetos de nuestra satisfaccion, sin referirse a ninguno.

DEFINICION DE LO REAL SACADO DEL PRIMER MOMENTO

El gusto es la facultad de juzgar de un objeto o de una representacién, por medio de una
satisfaccidon desnuda de todo interés. El objeto de semejante satisfaccion se denomina bello.

SEGUNDO MOMENTO DEL JUICIO DEL GUSTO, O DEL JUICIO DEL GUSTO
CONSIDERADO BAJO EL PUNTO DE VISTA DE LA CUANTIDAD



VI




Lo bello es lo que se representa sin concepto
como el objeto de una satisfaccion universal

Esta definicidén de lo bello puede ser deducida de la precedente, que tiene por objeto una
satisfaccion desnuda de todo interés. En efecto; el que tiene conciencia de hallar en alguna cosa
una satisfaccién desinteresada, no puede empefarse en juzgar que la misma cosa debe ser para
cada uno el origen de una satisfaccion semejante. Porque como esta satisfacciéon no esta
fundada sobre inclinacién alguna del sujeto (ni sobre cualquier interés reflejo), sino que el que
juzga se siente enteramente libre, relativamente a la satisfaccion que refiere al objeto, no podra
hallar en las condiciones particulares la verdadera razon que la determinan en si, y la
considerara fundada sobre alguna cosa que pueda también suponer en otro; creera, pues, tener
razon para exigir de cada uno una satisfaccion semejante. Asi hablara de lo bello como si esto
fuera una cualidad del objeto mismo, y como si su juicio fuese légico (es decir, constituyera por
medio de conceptos un conocimiento del objeto), aunque dicho juicio sea puramente estético, o
que solo implique, una relacion de la representacion del objeto al sujeto; es que, en efecto, se
parece a un juicio légico, se le puede suponer un valor universal. Pero esta universalidad no
tiene su origen en conceptos; porque no hay paso de los conceptos al sentimiento de placer o de
pena (excepto en las leyes puras practicas; mas estas leyes contienen un interés, y no hay en
ellas nada de semejante con el puro juicio del gusto). El juicio del gusto, en el cual tenemos
conciencia de ser por completo desinteresados, puede, pues, reclamar con justo titulo un valor
universal, aunque esta universalidad no tenga un fundamento en los mismos objetos; o en otros
términos, hay derecho a una universalidad subjetiva.



VIi




Comparacion de lo bello con lo agradable y lo
bueno, fundada sobre la precedente observacién

Por lo que se refiere a lo agradable, cada uno reconoce que el juicio por el cual se declara
gue una cosa agrada, fundandose sobre un sentimiento particular, no tiene valor mas que para
cada uno. Esto es asi, porque cuando yo digo que el vino de Canarias es agradable, consiento
voluntariamente que se me reprenda y se me corrija, el que deba decir solamente que es
agradable para mi; y eso no es aplicable solamente al gusto de la lengua, del paladar o de la
garganta, sino también a lo que puede ser agradable a los ojos y a los oidos. Para este el color
violeta es dulce y amable; para aquel empafiado y amortiguado. Unos quieren los instrumentos
de viento, otros los de cuerda. Seria una locura pretender contestar aqui, y acusar de error el
juicio de otro, cuando difiere del nuestro, como si hubiera entre ellos oposicion l6gica; tratdndose
de lo agradable, es necesario, pues, reconocer este principio: que cada uno tiene su gusto
particular (el gusto de sus sentidos).

Otra cosa sucede tratandose de lo bello. En esto, ¢,no seria ridiculo que un hombre que se
excitara con cualquier gusto, creyera tenerlo todo resuelto, diciendo que una cosa (como por
ejemplo, este edificio, este vestido, este concierto, este poema, sometidos a nuestro juicio) es
bella por si? Es que no basta que una cosa agrade, para que se tenga derecho a llamarla bella.
Muchas cosas pueden tener para mi atractivo y encanto, y con esto a nadie se inquieta; pero
cuando damos una cosa por bella, exigimos de los demas el mismo sentimiento, no juzgamos
solamente para nosotros, sino para todo el mundo, y hablamos de la belleza como si esta fuera
una cualidad de las cosas. También si digo que la cosa es bella, pretendo hallar de acuerdo
consigo a los demas en este juicio de satisfaccion, no es que yo haya reconocido muchas veces
este acuerdo, sino que creo poder exigirlo de ellos. No se puede decir aqui que cada uno tiene
su gusto particular. Esto quiere decir, que en este caso no hay gusto; es decir, que no hay juicio
estético que pueda legitimamente reclamar el asentimiento universal.

Nosotros hallamos, sin embargo, que aun respecto al sujeto de lo agradable, puede haber
cierto acuerdo entre los juicios de los hombres; en atencion a este acuerdo es por lo que
rehusamos el gusto a algunos y lo concedemos a otros, no considerandolo solamente como un
sentido organico, sino como una facultad de juzgar de lo agradable en general. Asi se dice de un
hombre que sabe distraer a sus conciudadanos con toda especie de encantos (de placeres), que
tiene gusto. Pero todo esto se hace aqui, por via de comparacién, y no se puede hallar mas que
reglas generales (como todas las reglas empiricas), y no reglas universales, como aquellas a las
qgue puede apelar el juicio del gusto, tratdndose de lo bello. Esta especie de juicios son relativos
a la sociabilidad en tanto que esta descansa sobre reglas empiricas. Relativamente a lo bueno,
nuestros juicios tienen también, el derecho de pretender un valor universal; pero lo bueno no se
representa como el objeto de una satisfaccion universal mas que por un concepto, lo que no es
cierto de lo agradable ni de lo bello.



VI




La universalidad de la satisfaccion es
representada en el juicio del gusto como
simplemente subjetiva

El caracter particular de universalidad que tienen ciertos juicios estéticos, los juicios del
gusto, es una cosa digna de notarse, si no por la légica, al menos por la filosofia trascendental:
no es sin mucha pena como esta puede descubrir el origen de dicha universalidad, pero también
descubre por esto una propiedad de nuestra facultad de conocer, que sin este trabajo de analisis
hubiera quedado ignorada. Hay una verdad de la cual es necesario convencerse bien antes de
todo. Un juicio del gusto (tratdndose de lo bello) exige de cada uno la misma satisfaccién, sin
fundarse en un concepto (porque entonces se trataria de lo bueno); y este derecho a la
universalidad es tan esencial para el juicio en que declaramos una cosa bella, que si no lo
concibiéramos, no nos vendria jamas al pensamiento el emplear esta expresion; nosotros
refeririamos entonces a lo agradable todo lo que nos agradara sin concepto; porque tratandose
de lo agradable, cada uno se deja llevar de su humor y no exige que los demas vengan de
acuerdo con él en su juicio del gusto, como sucede siempre al sujeto de un juicio del gusto sobre
belleza. La primera especie de gusto puede llamarse gusto del los sentidos; la segunda, gusto
de reflexion; la primera produce los juicios simplemente individuales, en la segunda se suponen
universales (publicos); pero ambas clases de juicios son estéticos (no practicos), es decir, juicios
en que no se considera mas que la relacion de la representacion del objeto con el sentimiento de
placer o de pena. Por lo que, existe aqui algo de sorprendente; de un lado relativamente al gusto
de los sentidos, no solo la experiencia nos muestra que nuestros juicios (en los cuales referimos
un placer o una pena a alguna cosa), no tienen un valor universal, sino que naturalmente nadie
piensa en exigir el asentimiento de otro (bien que en el hecho se halla muchas veces también
para estos juicios un acuerdo bastante general); y de otro lado el gusto, de reflexiéon, que muchas
veces como muestra la experiencia, no puede conseguir que se acepte la pretension de sus
juicios (sobre lo bello) acerca de la universalidad, puede sin embargo mirar cosa posible (lo que
realmente hace), el formar juicios que tengan derecho para exigir esta universalidad, y en el
hecho la exige para cada uno de ellos; y el desacuerdo entre los mismos que juzgan no recae
sobre la posibilidad de este derecho, sino sobre la aplicacion que se hace en los casos
particulares.

Notamos aqui desde luego, que una universalidad que descansa sobre conceptos del objeto
(no sobre conceptos empiricos), no es légica sino estética; es decir, no contiene cuantidad
objetiva, sino solamente cuantidad subjetiva; yo me valgo para designar esta ultima especie de
cuantidad de la expresion valor comun, lo cual significa el valor que para cada sujeto tiene la
relacion de una representacion, no con la facultad de conocer, sino con el sentimiento de placer
o de pena. (Nos podemos también servir de esta expresidon para designar la cuantidad l6gica del
juicio, puesto que ademas se trata en esto de una universalidad objetiva con el fin de distinguirla
de aquella que no es mas que subjetiva y que es siempre estética.)

Un juicio universal objetivamente, 1o es también subjetivamente, es decir, que si el juicio es
valido para todo lo que se halla contenido en un concepto dado, es valido para cualquiera que se
represente un objeto por medio de este concepto; mas de lo universal subjetivo o estético, que
no descansa sobre ningun concepto, no se puede concluir a la universalidad I6gica, puesto que
en aquello se trata de una especie de juicios que no conciernen al objeto. Por donde la
universalidad estética que se atribuye a estos juicios es de una especie particular, precisamente
porque el predicado de la belleza no se halla ligado al concepto del objeto considerado en su
esfera I6gica, y que, sin embargo, se extiende a toda la esfera de seres capaces de juzgar.

Bajo el punto de vista de la cuantidad l6gica, todos los juicios del gusto son juicios
particulares. Porque como en esto referimos inmediatamente el objeto a nuestro sentimiento de
placer o de pena, y no nos servimos para ello de conceptos, se sigue que esta especie de juicios
no tienen la cuantidad de los juicios objetivamente universales. Toda vez que la representacion
particular que tenemos del objeto del juicio del gusto, segun las condiciones que determinan



este juicio, es transformada en un concepto por medio de la comparacién, de ella no puede
resultar un juicio I6gicamente universal. Por ejemplo, la rosa que yo miro la considero bella por
un juicio del gusto; pero el juicio que resulta de la comparacién de muchos juicios particulares, y
por el cual yo declaro que las rosas en general son bellas, no se presenta solamente como un
juicio estético, sino como un juicio légico, fundado sobre un juicio estético. El juicio, por el cual
declaro que la rosa es agradable (en el uso), es también a la verdad un juicio estético y
particular; pero este no es un juicio del gusto; es un juicio de los sentidos, el cual se distingue del
anterior en que el juicio del gusto contiene una cuantidad estética de universalidad que no se
puede hallar en un juicio sobre lo agradable.

Solo en los juicios sobre lo bueno sucede que aunque determinan también una satisfaccién
referente a un objeto, tienen no solamente una universalidad estética, sino también ldgica;
porque su valor depende del objeto mismo que nos dan a conocer, y es por lo que dicho valor es
universal.

Cuando se juzgan los objetos solamente conforme a conceptos, toda representacién de la
belleza desaparece. Tampoco se puede dar una regla, segun la cual cada uno haya de ser
forzado a declarar una cosa bella.

Si se trata de juzgar si un vestido, si una casa, si una flor es bella, no nos dejamos llevar por
razones o principios; queremos presentar el objeto a nuestros propios ojos, como si la
satisfaccién dependiera de la sensacion; y sin embargo, si entonces declaramos el objeto bello,
creemos tener en nuestro favor el voto universal, o reclamamos el asentimiento de cada uno,
mientras que por el contrario, toda sensacion individual no tiene valor mas que para el que la
experimenta.

Por esto es necesario notar aqui que en el juicio del gusto nada se pide menos que este
voto universal relativamente a la satisfaccion que experimentamos en lo bello sin el intermedio
de los conceptos; nada, por consiguiente, mayor que la posibilidad de un juicio estético que se
pudiera considerar como valido por todos. Y aun el juicio del gusto no pide el asentimiento de
cada uno (porque en este no hay mas que un juicio légicamente universal que podria hacerlo,
puesto que tiene razones en que apoyarse), lo que hace es reclamar de cada cual como un caso
de la regla cuya confirmacion no pide por medio de conceptos, sino por medio del asentimiento
de otro. El voto universal no es, pues, mas que una idea (yo no trato de saber aqui todavia en
qué se apoya), que el que cree formar un juicio del gusto, es lo que se muestra bien por la misma
expresion de la belleza. Y puede, por otra parte, asegurarse por si mismo del caracter de su
juicio, descartando en su conciencia la satisfaccion que queda después de esto, es la sola cosa
por la que pretende obtener el asentimiento universal. Esta pretension es siempre fundada para
hacerla valer bajo estas condiciones; pero muchas veces falta completarlas, y por esta razén
Ileva consigo falsos juicios del gusto.



IX




Examen de la cuestion de saber si en el juicio del
gusto el sentimiento del placer precede al juicio
formado sobre el objeto, o si es al contrario

La solucién de este problema es la clave de la critica del gusto; también es digna de toda
nuestra atencién.

Si el placer referente a un objeto dado precediera, y en el juicio del gusto no se atribuyera a
la representacion del objeto mas que la propiedad de comunicar universalmente este placer,
habria en esto, algo de contradictorio; porque un placer semejante, no seria otra cosa que el
sentimiento de lo que es agradable a los sentidos, y asi, por su misma naturaleza, no podria
tener mas que un valor individual, puesto que dependeria inmediatamente de la representacion
en que el objeto se nos diese.

Precede, pues, la propiedad que tiene el estado del espiritu en la representacién dada de
poder ser universalmente dividido, y que debe, como condicion subjetiva del juicio del gusto,
servir de fundamento a este juicio, y tener, por consiguiente, el placer referente al objeto. Pero
nada puede ser universalmente dividido menos que el conocimiento y la representacién en
cuanto se refiere a este; porque aquélla no significa mas, bajo este punto de vista, que el
conocimiento es objetivo, y la facultad representativa de cada uno esta obligada a admitirle. Si
pues el motivo del juicio que atribuye a una representacion la propiedad de ser universalmente
dividida, no debe concebirse mas que subjetivamente, es decir, sin concepto del objeto, no
puede ser otra cosa que este estado del espiritu determinado por la relacion de las facultades
representativas entre si, en tanto que ellas refieren una representacién dada al conocimiento en
general.

Las facultades de conocer, puestas en juego por esta representacion, se hallan aqui en libre
ejercicio, puesto que ningun concepto determinado las somete a una regla particular de
conocimiento. El estado del espiritu en esta representacion no debe ser otra cosa, pues, que el
sentimiento del libre ejercicio de las facultades representativas, aplicandose a una
representacion dada, para sacar de ella un conocimiento general. Por donde, una representacion
en que es dado un objeto, para llegar a ser un conocimiento general, supone la imaginacién que
reune los diversos elementos de la intuicién, y el entendimiento que da unidad al concepto, que
junta las representaciones; y este estado que resulta del libre gjercicio de las facultades de
conocer en una representacion por la que un objeto es dado, debe poder dividirse
universalmente, puesto que el conocimiento, en tanto que es determinacién del objeto, con el
cual las representaciones dadas (en cualquier sujeto que esto sea) debe armonizarse, es el
unico modo de representaciéon que tiene un valor universal.

La propiedad subjetiva que tiene el modo de representacion propio del juicio del gusto, de
poder ser universalmente dividido, no suponiendo concepto determinado, no puede ser ninguna
otra cosa que el estado del espiritu en el libre ejercicio de la imaginacion y del entendimiento (en
tanto que estas dos facultades se conforman como lo exige todo conocimiento general): nosotros
tenemos, en efecto, la conciencia de que tal relacion subjetiva de estas facultades al
conocimiento general, debe ser valida para cada uno, y quiza por consecuencia universalmente
dividida, lo mismo que todo conocimiento determinado que supone siempre esta relacion como
su condicién subjetiva.

Este juicio puramente subjetivo (estético) sobre el objeto, o sobre la representacion por la
que el objeto es dado, precede al placer referente a este objeto, y es el fundamento del placer
qgue hallamos en la armonia de nuestras facultades de conocer; mas esta universalidad de las
condiciones subjetivas del juicio sobre los objetos, no puede dar mas que valor universal
subjetivo a la satisfaccidén que referimos a la representacion del objeto que llamamos bello.

Que existe un placer al ver dividido el estado de nuestro espiritu, aun relativamente a las
facultades de conocer, es lo que facilmente se podria demostrar (empirica y psicolégicamente)
con la inclinacion natural del hombre a la sociedad; pero esto no bastaria a nuestro objeto.

El placer que sentimos en el juicio del gusto, lo exigimos de todos como necesario; como si



al llamar a una cosa bella, se tratase para nosotros de una cualidad del objeto determinada por
conceptos, y, sin embargo, la belleza no es nada en si, independientemente de su relacion al
sentimiento del sujeto. Mas es necesario aplazar esta cuestién hasta que hayamos contestado
esto: ¢ Puede haber juicios estéticos a priori, y como son posibles?

Nosotros tenemos que ocuparnos en el interin de una cuestion mas facil: se trata de saber
cdmo tenemos conciencia en el juicio del gusto de una armonia subjetiva entre nuestras
facultades de conocer, si esto tiene lugar sélo estéticamente por el sentido intimo y la sensacion,
o intelectualmente por la conciencia de nuestra actividad, poniéndolas en juego de propdsito.

Si la representacion dada que ocasiona el juicio del gusto fuese un concepto que uniera el
entendimiento y la imaginacién en un juicio sobre el objeto para determinar un conocimiento del
mismo, la conciencia de esta relacién de las facultades de conocer seria intelectual (como en el
esquematismo objetivo del Juicio de que trata la critica). Mas esto no seria mas que un juicio
refiiéndose al placer o la pena, y, por consiguiente, un juicio del gusto; porque este juicio,
independiente de todo concepto, determina el objeto relativamente a la satisfaccién y a un
predicado de la belleza. Esta armonia subjetiva de las facultades de conocer no puede ser
reconocida mas que por medio de la sensacion.

El estado de las dos facultades, la imaginacion y el entendimiento, movidas por medio de la
representacion dada, por una actividad indeterminada; sin embargo, por un actividad de
conciencia, es decir, por esta actividad que supone un conocimiento general, es la sensacion por
medio de la que el juicio del gusto pide la propiedad de poder ser universalmente dividido. Una
relacién para este objeto no puede ser mas que concebida; pero si se funda sobre condiciones
subjetivas, puede sentirse en el efecto producido sobre el espiritu, y en una relaciéon que no tiene
ningun concepto por fundamento (como la relacion de las facultades representativas a una
facultad de conocer en general); no hay conciencia posible de esta relacion mas que por medio
de la sensacidn del efecto que consiste en el conveniente ejercicio de las facultades del espiritu
(la imaginacion y el entendimiento), movidas de comun acuerdo. Una representacion, que por si
sola y sin comparacion con otras, se halla, no obstante, de acuerdo con las condiciones de
universalidad que exige la funcién del entendimiento en general, establece entre las facultades
de conocer este acuerdo que exigimos en todo conocimiento, y que nosotros miramos como
admisible y valedera para cualquiera que es obligado a juzgar por el entendimiento y los
sentidos reunidos (para cada hombre).

DEFINICION DE LO BELLO SACADA DEL SEGUNDO MOMENTO

Lo bello es lo que agrada universalmente sin concepto.

TERCER MOMENTO DE LOS JUICIOS DEL GUSTO, O DE LOS JUICIOS DEL GUSTO
CONSIDERADOS BAJO EL PUNTO DE VISTA DE LA FINALIDAD



De la finalidad en general

Si se quiere definir lo que sblo es un fin, conforme a sus condiciones trascendentales (sin
suponer nada empirico, como el sentimiento del placer), se debe decir que es el objeto de un
concepto en tanto que este es considerado como la causa de aquel (como el principio real de su
posibilidad); y la causalidad de un concepto relativamente a su objeto es la finalidad (forma
finalis). Asi, pues, cuando uno no se limita a concebir el conocimiento de un objeto, sino el objeto
mismo (su forma o su existencia) como efecto, y como no siendo posible mas que por un
concepto de este efecto mismo, entonces se concibe lo que se llama un fin. La representacion
del efecto es aqui el principio que determina la causa misma de este efecto, y le precede. La
conciencia de la causalidad que posee una representacion en relacion al estado del sujeto, y
que tiene por objeto el conservarle en este estado, puede designar aqui en general lo que se
llama el placer; por el contrario, la pena es una representacion que contiene la razdn
determinante de un cambio del estado de nuestras representaciones en el estado contrario.

La facultad de querer, en tanto que no puede ser determinada a obrar mas que por
conceptos, es decir, conforme a la representacion de un fin, sera la voluntad. Mas un objeto, sea
un estado del espiritu, sea una accién, se dice que es final, aun cuando su posibilidad no supone
necesariamente la representacion de un fin, desde que no podemos explicar y comprender esta
posibilidad mas que dandole por principio una causalidad que obra conforme a fines, es decir,
una voluntad que coordinara de este modo sus fines conforme a la representacién de una regla
determinada. Asi, pues, puede aqui haber finalidad sin que haya fin, si no nos agradan las
causas de esta forma en una voluntad, y siempre que no podamos explicar la posibilidad de ella
sino buscando esta explicacion en el concepto de una voluntad. Por donde no es siempre
necesario tener medios de razén para considerar las cosas (relativamente a la posibilidad).
Nosotros podemos, pues, observar al menos y notar en los objetos, aunque unicamente por
reflexidn, una finalidad de forma sin darle un fin por principio (como materia del nexo final).



Xl




El juicio del gusto no reconoce como principio
mas que la forma de la finalidad de un objeto (o
de su representacion)

Todo fin considerado como un principio de satisfaccion encierra siempre un interés como
motivo del juicio formado sobre el objeto del placer. El juicio del gusto no puede, pues, tener por
principio un fin subjetivo. No puede ser determinado sino por la representacién de un fin objetivo
o de una posibilidad del objeto mismo fundada sobre el enlace de los fines, y por consiguiente,
por un concepto de bien; porque éste no es un juicio de conocimiento, sino un juicio estético, que
no se refiere a ningun concepto de la naturaleza o de la posibilidad interna o externa del objeto
que deriva de tal o cual causa, sino simplemente la relacion de nuestras facultades
representativas entre si, en tanto que son determinadas por una representacion.

Por donde esta relacién, que se manifiesta cuando miramos un objeto como bello, se halla
ligada con el sentimiento de un placer al cual reconocemos por el juicio del gusto un valor
universal; por consiguiente, no se debe buscar la razén determinante de esta especie de juicio
en una sensacion agradable que acompaiie la representacion, sino en la representacion de la
perfeccion del objeto en el concepto de bien. La finalidad subjetiva y sin fin (ni objetivo, ni
subjetivo) de la representacion de un objeto, y por tanto, la simple forma de la finalidad en la
representacion, por cuyo medio nos es dado este objeto, en tanto que de ello tenemos
conciencia, he aqui lo que solamente puede constituir la satisfaccion que juzgamos sin concepto,
como pudiendo ser dividida universalmente, y por consecuencia el motivo del juicio del gusto.



Xl




El juicio del gusto descansa sobre principios a
riori

Es absolutamente imposible establecer a priori el enlace de un sentimiento de placer o de
pena como efecto, con una representacion (sensacidén o concepto) como causa; porque alli se
trata de una relacion causal particular que (en los objetos de experiencia) no puede jamas ser
reconocida mas que a posteriori, y por medio de la misma experiencia. A la verdad, en la critica
de la razén practica, nosotros hemos derivado realmente a priori de conceptos morales
universales el sentimiento de la estima (como modificacion particular de esta especie de
sentimiento que no se confunde con el placer y la pena que recibimos de los objetos empiricos).
Por esto al menos podemos salir de los limites de la experiencia e invocar una causalidad que
descansa sobre una cualidad supra-sensible del objeto, a saber, la causalidad de la libertad. Y
sin embargo, esto no es, hablando con propiedad, el sentimiento que derivamos de la idea de
moralidad como de su causa, sino solamente la determinacion de la voluntad. Pero el estado del
espiritu, cuya voluntad es determinada por cualquier motivo, es ya por si un sentimiento de placer
o algo idéntico con este sentimiento, y por consiguiente, no deriva de él como efecto, lo que no
se podria admitir mas que en el caso de que el concepto de la moralidad, considerada como
bien, precediera al acto la voluntad determinada por la ley; porque sin esto el placer que se
hallaria ligado al concepto, se derivaria inutiimente de este concepto como de un puro
conocimiento.

Por donde sucede lo mismo en el placer, contenido en el juicio estético: solamente el placer
es aqui puramente contemplativo, y no produce ningun interés por el objeto, mientras que en el
juicio moral es practico. La conciencia de una finalidad puramente formal en el juego de las
facultades de conocer del sujeto, ejerciéndose sobre una representacion, en cuya virtud un
objeto dado, no es otra cosa que el mismo placer, puesto que conteniendo un principio que
determina la actividad del sujeto, es decir, aqui las facultades de conocer, encierra de este modo
una causalidad interna (final) que se refiere al conocimiento en general, pero sin ser reducida a
un conocimiento determinado, y por consiguiente, a la simple forma de la finalidad subjetiva de
una representacion en un juicio del gusto. Este placer no es de modo alguno practico, como los
que resultan del principio patologico de lo agradable o del principio intelectual de la
representacion del bien; pero, sin embargo, contiene una causalidad que consiste en conservar,
sin ninguno otro objeto, el estado de la representacion misma y el juego de las facultades de
conocer. Nosotfros nos quedamos fijos en la contemplacion de lo bello, porque esta
contemplacion se fortifica y se reproduce por si misma; lo que es analogo (mas no semejante) a
lo que ocurre cuando algun atractivo de la representacion del objeto, excita la atencion de una
manera continua, permaneciendo el espiritu pasivo.



Xl




El juicio puro del gusto es independiente de todo
atractivo y de toda emocion

Todo interés perjudica al juicio del gusto, y le quita su imparcialidad, principalmente cuando,
en contraposicién del interés de la razén, no se antepone la finalidad al sentimiento del placer,
sino que se funda aquella sobre este como sucede siempre en el juicio estético que formamos
sobre una cosa, en tanto que nos causa placer o pena. Asi, los juicios que tienen este caracter
no pueden aspirar, en manera alguna, a una satisfaccion universalmente admisible, o lo pueden
tanto menos, cuanto hay mas sensaciones de esta especie entre los principios que determinan el
gusto. El gusto queda en el estado de rusticidad, tanto que necesita de los auxilios del atractivo y
de las emociones para ser satisfecho, y aun busca en ellos la medida de su asentimiento.

Y sin embargo, ocurre muchas veces que no tanto se limita a introducir atractivos en la
belleza (que no deberia consistir, sin embargo, mas que en la forma) como para ayudar a la
satisfaccidon estética universal, sino que presenta aquellos como bellezas, y de este modo se
pone la materia de la satisfaccion en lugar de la forma; pero esto es un error que se puede evitar
determinando cuidadosamente estos conceptos, como tantos otros errores que estan fundados
sobre algo verdadero.

Un juicio del gusto, sobre el cual no tengan influencia ningun atractivo ni emocion (aunque
estas sean cosas que se puedan mezclar en la satisfaccién referente a lo bello), y que de este
modo no tiene por motivo mas que la finalidad de la forma, es un puro juicio del gusto.



XV




Explicacion por medio de ejemplos

Los juicios estéticos, como los juicios tedricos (I6gicos), se pueden dividir en dos clases: son
empiricos o puros. Los primeros expresan lo que hay de agradable o de desagradable; los
segundos, lo que hay de bello en un objeto o en la representacion del mismo; aquellos son
juicios de los sentidos (juicios estéticos materiales), estos (como formales) son los uUnicos
verdaderos juicios del gusto.

Un juicio del gusto no es, pues, puro mas que a condicion de que ninguna satisfaccion
empirica se mezcle en el motivo del mismo; pues es lo que ocurre siempre cuando el atractivo o
la emocion tienen alguna parte en el juicio, por el que una cosa se declara bella.

Volvemos a encontrar aqui algunas objeciones de los que presentan falsamente el atractivo,
no solo como un elemento necesario de la belleza, sino como suficiente por si mismo para
llamarlo bello. Un simple color, por ejemplo, el color verde de la yerba de la pradera; un simple
sonido musical como el de un violin, he aqui las cosas que los mas declaran bellas, aunque una
y otra parece que no tienen por principio mas que la materia de las representaciones, es decir, la
sola sensacién, y que no merecen, por tanto, otro nombre que el de agradables. Pero notaremos
al mismo tiempo que las sensaciones del color, asi como las del sonido, no pueden considerarse
propiamente como bellas, mas que bajo la condiciéon de que sean puras. Pero esta es una
condicion que concierne ya a la forma, y la sola que en sus representaciones se debe
ciertamente considerar domo pudiendo ser universalmente participada. Porque en cuanto a la
cualidad misma de las sensaciones, no puede considerarse como en concierto con todos los
sujetos, y la superioridad del encanto de un color sobre otro, o del sonido de un instrumento de
musica sobre el de otro instrumento, no puede reconocerse por todos.

Si se admite, con Euler?® que los colores son vibraciones (pulsus) isécronas del éter, del
mismo modo que los sonidos musicales son vibraciones regulares del aire conmovido; vy, lo que
es mas importante, que el espiritu no percibe solamente por los sentidos el efecto producido
sobre la actividad del érgano, sino que percibe también por la reflexion (lo que por otra parte yo
no dudo) el juego regular de las impresiones (por consiguiente, la forma de enlace de las
diversas representaciones), entonces, en vez de no considerar el color y el sonido mas que como
simples sensaciones, se puede ver en esto una determinacién formal de la unidad de los
diversos elementos, y a este titulo colocarlos también entre las bellezas.

Hablar de la pureza de una sensacion simple, es como decir que la uniformidad de esta
sensacion no ha sido turbada ni interrumpida por ninguna otra sensacion extrana; en ella no se
trata mas que de la forma, porque no se puede hacer abstraccién de su cualidad (olvidar si
representa un color o un sonido, y qué color y qué sonido). Por lo que, todos los colores simples,
en tanto que son puros, son considerados como bellos; los colores compuestos no tienen esta
ventaja, precisamente porque no siendo simples, no hay medida para juzgar si se les debe
considerar como puros, 0 no.

Pero creer, como se hace comunmente, que la belleza que reside en la forma de los objetos
puede aumentarse por el atractivo, es un error muy perjudicial a la primitiva pureza del gusto. Sin
duda se pueden agregar atractivos a la belleza con el fin de interesar al espiritu por medio de la
representacion del objeto, independientemente de la pura satisfaccion que se recibe de ella, y de
este modo recomendar la belleza al gusto, principalmente cuando este es todavia rudo y mal
ejercitado; pero se perjudica realmente al juicio del gusto, cuando Ilaman la atencion sobre ellos
de manera que sean tomados como motivos de nuestro juicio sobre la belleza. Porque se debe
procurar que contribuyan a ella de tal modo, que no debe admitirseles mas que como extrainos,
cuando el gusto es todavia débil y mal ejercitado, y a condicién de que no altere la pura forma de
la belleza.

En la pintura, en la escritura, y aun en todas las artes de forma o plasticas, como la
arquitectura, la jardineria, consideradas como bellas artes, lo esencial es el dibujo, el cual no se
acomoda al gusto por medio de una sensacion agradable, sino unicamente agradando por su
forma. Los colores que iluminan el dibujo no son mas que atractivos; pueden muy bien animar el
objeto para la sensacion, pero no le hacen digno de ser contemplado y declarado bello; son, por



el contrario, las mas de las veces muy limitados por las condiciones mismas que exige la
belleza, y por esto donde es permitido presentar una parte de atractivo, ésta sola es la que los
ennoblece.

Toda forma de los objetos de los sentidos (de los sentidos externos y mediatamente también
de los sentidos internos) es una figura o un juego: en este ultimo caso, o es un juego de figuras
(en el espacio) la mimica y la danza, o es un simple juego de sensaciones (en el tiempo). El
atractivo de los colores, o el de los sonidos agradables de un instrumento, se puede muy bien
unir a estos; mas el dibujo en el primer caso, y la composicidon en el segundo, constituyen el
objeto propio del juicio puro del gusto. Decir que la pureza de los colores o de los sonidos, o que
su variedad y su eleccién parecen contribuir a la belleza, no significa que estas cosas ayudan a
la satisfaccién referente a la forma, precisamente porque sean agradables en si mismas y en la
misma proporcién, sino porque nos muestran esta forma de una manera mas exacta, mas
determinada y mas perfecta, y principalmente porque avivan la representacion por su atractivo,
llamando y sosteniendo la atencidn sobre el objeto mismo.

Las mismas cosas que se llaman adornos, es decir, las cosas no que son parte esencial de
la representacion del objeto sino que unicamente se refieren a €l exteriormente como adiciones,
y aumentan la satisfaccion del gusto, no producen este efecto mas que por su forma: asi sucede
en los cuadros de pinturas, en los ropajes de las estatuas y en los peristilos de los palacios. Que
si el adorno no consiste en una bella forma por si misma, esta destinado como los cuadros de
oro, a recomendar la pintura a nuestro asentimiento por el atractivo que tiene, y toma entonces el
nombre de ornato y perjudica la verdadera belleza.

La emocion, o sea esta sensacion en la que el placer no se produce mas que por medio de
una expansién momentanea, y por consiguiente, por medio de un esparcimiento de las fuerzas
vitales, no pertenece a la belleza. Lo sublime, a lo cual se halla enlazado el sentimiento de la
emocion, exige una medida distinta de la que sirve de fundamento al gusto. Asi un juicio puro del
gusto no reconoce por motivo, ni atractivo ni emocion, o, en una palabra, ninguna sensacién
como materia del juicio estético.



XV




El juicio del gusto es un todo independiente del
concepto de la perfeccion

No se puede reconocer la finalidad objetiva mas que por medio de la relacion de una
diversidad de elementos para un fin determinado, y consiguientemente por un concepto. Por esto
es evidente que lo bello, cuya apreciacion tiene por principio una finalidad puramente formal, es
decir, una finalidad sin fin, es del todo independiente de la representacién de lo bueno, puesto
que este supone una finalidad objetiva, es decir, la relacion del objeto con un fin determinado.

La finalidad objetiva es, o bien externa, y entonces constituye la utilidad, o interna, y en este
caso constituye la perfeccion del objeto. Se deduce de los dos precedentes capitulos que la
satisfacciéon que hace que llamemos bello a un objeto no puede fundarse en la representaciéon de
la utilidad de este objeto, porque esto no seria mas que una satisfaccion inmediatamente
referente al objeto, lo cual constituye la condicion esencial del juicio sobre la belleza. Mas la
finalidad objetiva interna, o la perfeccion, se acerca demasiado al predicado de la belleza, y por
esto es por lo que célebres filésofos la han considerado como idéntica con la belleza, aunque
afiadiendo como condicién que el espiritu no tenga de ella mas que una concepcién confusa.
Por esto es de la mayor importancia decidir, en la critica del gusto, si la belleza puede realmente
resolverse en el concepto de la perfeccion.

Para apreciar la finalidad objetiva, tenemos siempre necesidad del concepto de un fin; y si
esta finalidad no es externa (la utilidad), sino interna, la tenemos del concepto de un fin interno
qgue contenga el principio de la posibilidad interior del objeto. Por donde como esto sélo es el fin
en general, cuyo concepto puede considerarse como el principio de la posibilidad del objeto
mismo, es necesario, para representarse la finalidad objetiva de una cosa, tener previamente el
concepto de la misma, o de lo que ella debe ser, y el concierto de la diversidad de elementos de
esta cosa con dicho concepto (el cual da la regla de su union), es la perfeccion analitativa de la
cosa. No se debe confundir esta especie de perfeccion con la perfeccidon cuantitativa, o la
perfeccion de cada cosa en su género; este es un simple concepto de cuantidad (de totalidad),
en el cual, estando determinado de antemano lo que debe ser la cosa, se busca solamente si
todo lo que se requiere se en encuentra en ella. Lo que hay de formal en la representacién de
una cosa, es decir, el concierto de su variedad con su unidad (que queda indeterminado), no
puede revelar por si mismo una finalidad objetiva. En efecto; como no se considera esta unidad
como fin (pues que se hace abstraccién de lo que debe ser la cosa), no queda mas que la
finalidad subjetiva de la representacion del espiritu. Este nos suministra también cierta finalidad
del estado del sujeto en la representacion, y en este estado cierta facilidad para recibir por medio
de la imaginacion una forma dada, mas no la perfeccion de objeto alguno, porque aqui ningun
concepto sirve para concebir el objeto del fin. Asi por ejemplo; si hallo en un bosque, una
pradera cercada de arboles y no me represento el fin que pueda tener, como servir para el baile
de los aldeanos, no hallo en la simple forma del objeto el menor concepto de perfeccién. Mas
representarse una finalidad formal objetiva sin fin, es decir, la simple forma de una perfeccion
(sin materia y sin el concepto de aquello con que debe concertarse), es una verdadera
contradiccion.

Por lo que el juicio del gusto es un juicio estético, es decir, un juicio que descansa sobre
principios subjetivos, y cuyo motivo no puede ser un concepto, y por tanto, concepto de un fin
determinado. Asi la belleza, siendo una finalidad formal y subjetiva, no nos lleva a concebir la
perfeccion del objeto o una finalidad, digamoslo asi, formal, y sin embargo, objetiva. Es, pues, un
error el creer que entre el concepto de lo bello y el de lo bueno no hay mas que una diferencia
I6gica; es decir, creer que uno de ellos es un concepto vago de la perfeccion, y el otro es un
concepto claro de la misma, pero que los dos en el fondo y en cuanto al origen son idénticos. Si
esto fuera asi, no habria entre ellos diferencia especifica, y un juicio del gusto seria un juicio de
conocimiento igual al juicio por el que una cosa se declara como buena. Aqui sucederia como
cuando el vulgo dice que el fraude es injusto; que funda un juicio sobre principios confusos,
mientras que el filésofo funda el suyo sobre principios claros, pero ambos descansan sobre los
mismos principios racionales. Pero ya hemos notado que el juicio estético es unico en su género,



y que no da ninguna especie de conocimiento del objeto (ni aun un conocimiento confuso). Esta
funcién no pertenece mas que al juicio légico; el juicio estético, por el contrario, se limita a llevar
al sujeto la representacion por medio de la cual es dado el objeto, y no nos hace notar ninguna
cualidad del mismo, sino solo la forma final de las facultades representativas que se aplican a
este objeto. Y este juicio se llama estético precisamente, porque su motivo no es un concepto,
sino el sentimiento (que nos da el sentido intimo) de la armonia en el ejercicio de las facultades
del espiritu, que no puede ser mas que sentida. Si por el contrario, se quiere designar con el
nombre de estéticos los conceptos oscuros y el juicio objetivo que los toma como principios,
tendremos un entendimiento que juzgara por medio de la sensibilidad, o una sensibilidad que se
representara sus objetos por medio de conceptos, lo que es una contradiccion. La facultad de
formar conceptos, sean oscuros o claros, es lo que llamamos el entendimiento; y aunque el
entendimiento tenga su parte en el juicio del gusto, como juicio estético (asi como en todos los
juicios), no entra como facultad de conocer un objeto, sino como facultad que determina un juicio
sobre el objeto o sobre su representacién (sin concepto), conforme a la relacion de esta
representacion con el sujeto y su sentimiento interior, y de tal suerte, que este juicio sea posible
conforme a una regla general.



XVI




El juicio del gusto, por el que un objeto no es
declarado bello sino con la condicién de un
concepto determinado, no es puro

Hay dos especies de belleza; la belleza libre (pulchritudo vaga), y la simple belleza
adherente (pulchritudo adherens). La primera no supone un concepto de lo que debe ser el
objeto, pero la segunda supone tal concepto, y la perfeccidn del objeto en su relaciéon con este
concepto. Aquella es la belleza (existente por si misma) de tal o cual cosa; esta, suponiendo un
concepto (siendo condicional), se atribuye a los objetos que se hallan sometidos al concepto de
un fin particular.

Las flores son las bellezas libres de la naturaleza; no se sabe perfectamente, a no ser
botanicos, lo que es una flor; y el botanico mismo que reconoce en la flor el érgano de la
fecundidad de la planta, no atiende a este fin de la naturaleza cuando forma sobre la flor un juicio
del gusto. Su juicio no tiene, pues, por principio ninguna especie de perfeccion, ninguna finalidad
interna a la cual pueda referirse la union de los diversos elementos. Muchos pajaros (el
papagayo, el colibri, el ave del paraiso), un gran numero de animales del mar, son bellezas en si,
gue no se refieren a un objeto, cuyo fin haya sido determinado por conceptos, sino a bellezas
libres que agradan por si mismas. Del mismo modo los dibujos a /a griega, las pinturas de los
cuadros o las tapicerias de papel, etc. no significan nada por si mismas; no representan nada,
ningun objeto que se pueda reducir a un concepto determinado, y son bellezas libres. Se puede
también reducir a esta especie de belleza lo que se llama en musica fantasias (sin tema), y aun
toda la musica sin estudio.

En la apreciacion de una belleza libre (considerada relativamente a su sola forma), el juicio
del gusto es puro; éste no supone el concepto de fin alguno, al cual puedan referirse los diversos
elementos del objeto dado y todo lo comprendido en la representacion de este objeto, por la que
seria limitada la libertad de la imaginacion, que se goza en cierto modo en la contemplacion de
la figura.

Mas la belleza de un hombre (y en la misma especie, la de una mujer, la de un nifo), la
belleza de un caballo, de un edificio (como una iglesia, un palacio, un arsenal, una casa de
campo), suponen un concepto de fin que determina lo que debe ser la cosa, y, por consiguiente,
un concepto de su perfeccion; esta no es mas que una belleza adherente.

Por donde del mismo modo que la mezcla de lo agradable (de la sensacion) con la belleza
(la cual no concierne propiamente mas que a la forma), alteraria la pureza del juicio del gusto, la
mezcla de lo bueno (o de lo que hace buenos los diversos elementos de la cosa misma
considerada relativamente a su fin) con la belleza, dafia también la pureza de este juicio.

Se podria agregar a un edificio muchas cosas que agradaran inmediatamente a la vista, si
este edificio no debiera ser una iglesia; o embellecer una figura humana con toda especie de
dibujos y rasgos trazadas a la ligera pero con regularidad (como hacen los habitantes de Nueva-
Zelanda con su picadura), si esta figura no debiera ser la de un hombre; y tal figura podria tener
trazos muy finos y una perspectiva mas graciosa y mas dulce, si no debiera representar un
hombre de guerra.

Por lo que la satisfaccion referente a la contemplacion de los diversos elementos de una
cosa, en su relacion con el fin interno que determina la posibilidad de esta cosa, es una
satisfacciéon fundada sobre un concepto; por el contrario, la que se refiere a la belleza es tal, que
no supone concepto alguno, sino que es inmediatamente ligada a la representacién por la que
es dado el objeto (no decimos concebido). Si pues un juicio del gusto, relativamente a un objeto,
depende de un fin contenido en el concepto del objeto como en un juicio de la razén, y se reduce
a esta condicion, no es por esto un libre y puro juicio del gusto.

Es verdad que por medio de esta union de la satisfaccion estética con la satisfaccion
intelectual, obtiene el gusto la ventaja de fijarse, y si no la de llegar a ser universal, al menos de
poder ser sometido a reglas relativamente a ciertos objetos, cuyos fines son determinados. Mas
estas no son, por lo mismo, reglas del gusto; no son mas que reglas de la unién del gusto con la



razon, es decir, de lo bello con lo bueno, que convierten aquel en instrumento de este,
subordinando esta disposicion del espiritu que se sostiene por si misma y tiene un valor
subjetivo universal, a este estado de pensamiento que no se puede sostener mas que por un
esfuerzo muy dificil, pero que es objetivamente universal. Hablando con propiedad, ni la belleza
se une a la perfeccion, ni la perfeccion a la belleza; unicamente asi como comparando la
representacion en que se nos da un objeto con el concepto del mismo (o de lo que debe ser), no
podriamos evitar aproximarla al mismo tiempo a la sensacion que se produce en nosotros; si
estos dos estados del espiritu se hallan de acuerdo, la facultad representativa no puede por
menos de ganar en su union.

Un juicio del gusto sobre un objeto que tiene un fin interno determinado, no podria ser puro,
sino en el caso de que aquél que juzgara, o no tuviera ningun concepto de este fin, o hiciese
abstraccion de él en su juicio. Pero aun cuando se formara un juicio exacto del gusto, apreciando
el objeto como una belleza libre, aquel podria ser vituperado y acusado de tener un falso gusto,
por otro que no considerara la belleza de este objeto mas que como una cualidad adherente (que
hiciera relacion al fin del objeto). Cada uno de estos, sin embargo, juzgaria bien bajo su punto de
vista; el primero, considerando lo que tiene a su vista; el segundo, lo que tiene en su
pensamiento. Con esta distincién deben terminar las diferencias que separan a los hombres
respecto al sujeto de la belleza, demostrandoles que los unos hablan de la belleza libre, y los
otros de la belleza adherente; que los primeros forman un juicio puro del gusto, y los segundos,
un juicio del gusto aplicado.



XVII




Del ideal de la belleza

No puede haber regla objetiva del gusto que determine por medio de conceptos lo que es
bello; porque todo juicio derivado de esta fuente es estético, es decir, que tiene un principio
determinante en el sentimiento del sujeto, y no en el concepto de un objeto. Buscar un principio
del gusto que suministre en conceptos determinados el criterio universal de lo bello, es trabajo
inutil, puesto que lo que se busca es imposible y contradictorio en si. La propiedad que tiene la
sensacion (la satisfaccién) de ser universalmente comunicada, y esto sin el auxilio de ningun
concepto; el acuerdo tan perfecto como posible de todos los tiempos y de todos los pueblos
sobre el sentimiento ligado a la representacion de ciertos objetos, he aqui el criterio empirico,
muy fragil sin duda, y apenas suficiente para fundar una conjetura, por medio del cual se puede
referir un gusto de este modo probado con ejemplos, al principio comun a todos los hombres,
pero profundamente oculto, del acuerdo que debe existir entre ellos en la manera de juzgar las
formas en que los objetos les son dadas.

Por esto se consideran ciertas producciones del gusto como ejemplares, 1o que no quiere
decir que el gusto se pueda adquirir por la imitacion; porque el gusto debe ser una facultad
original; el que imita un modelo muestra, si lo alcanza, habilidad; pero nada prueba del gusto
mas que en tanto que puede juzgarlo por si mismo2’. De aqui se sigue que el modelo supremo,
el prototipo del gusto no es mas que una pura idea que cada uno debe sacar de si mismo, y
conforme a la cual se debe juzgar todo lo que es objeto del gusto, esto es, todo lo que es
propuesto como al juicio del gusto, y aun al gusto de cada uno. Idea significa propiamente un
concepto de la razon; e ideal la representacion de una cosa particular, considerada como
adecuada a una idea.

También este prototipo del gusto que descansa seguramente sobre la idea indeterminada
que nos da la razéon de un maximum, pero que no puede ser representado mas que por
conceptos, no siendo mas que una exhibicion particular, debe con propiedad llamarse ideal de lo
bello. Es un ideal del cual no estamos en posesion sino que nos esforzamos en producirlo en
nosotros. Pero esto no seria mas que un ideal de la imaginacién, puesto que no descansaria
sobre conceptos, sino sobre la exhibicion; y la facultad de la exhibicion no es mas que la
imaginacion. Pero § codmo obtendremos semejante ideal de la belleza? A priori, 0 empiricamente.
Y entonces, ¢ qué clase de belleza es capaz de un ideal?

Ahora debemos notar bien que la belleza a que se debe buscar un ideal, no puede ser la
belleza vaga sino la que es determinada por el concepto de una finalidad objetiva; esta no debe
ser por consecuencia, la del objeto de un juicio del gusto enteramente puro, sino de un juicio del
gusto en parte intelectual. En otros términos, la clase de principios del juicio donde se debe
hallar un ideal, tienen necesariamente por fundamento una idea de la razén, apoyandose sobre
conceptos determinados, y determinando a priori el fin sobre que descansa la posibilidad interna
del objeto. No se sabria concebir un ideal de bellas flores, de un bello mueblaje de una
perspectiva bella. Pero tampoco nos podemos representar el ideal de ciertas bellezas
determinadas, el ideal de una bella habitacién, el de un bello arbol, de bellos jardines, etc.,
probablemente porque los fines de estas cosas no son suficientemente determinados y fijos para
un concepto, y por consiguiente, la finalidad en esto es casi tan libre como en la belleza vaga. El
que halla en si mismo el objeto de su existencia; el que por medio de la razén se puede
determinar sus propios fines, o que cuando debe sacarlos de la percepcidon exterior, puede sin
embargo, ponerlos de acuerdo con sus fines esenciales y generales, y juzgar estéticamente esta
armonia; esto es, el hombre sblo entre los demas seres del mundo, es capaz de un ideal de la
belleza, del mismo modo que la humanidad en su persona, en tanto que inteligencia, es capaz
del ideal de la perfeccion. En esto hay dos cosas que distinguir: primera lo ideal normal estético
gue es una intuicion particular (de la imaginacion), que representa la regla de nuestro juicio
sobre el hombre considerado como perteneciente a una especie particular de animales; después
| aidea de la razén que coloca en los fines de la humanidad, en cuanto no pueden ser
representados por los sentidos, el principio de nuestro juicio sobre una forma por cuyo medio se
manifiestan estos fines como efectos en el mundo fenomenal. La idea normal debe sacar sus



elementos de la experiencia para formar la figura de un animal de una especie particular; mas la
mayor finalidad posible en la construccion de la figura, la que podriamos tomar por regla general
de nuestro juicio estético sobre cada individuo de esta especie, el tipo que sirve como de
principio intencional a la técnica de la naturaleza, y al que solamente es adecuada toda la
especie entera y no a tal o cual individuo en particular, este tipo no existe mas que en la idea de
los que juzgan, y esta idea con sus proporciones, como idea estética, no puede ser plenamente
representada en concreto en un modelo. Para hacer comprender esto de cualquier modo (porque
¢ quién puede arrancar a la naturaleza un secreto?), ensayaremos una explicacion psicoldgica.

Hay que notar que de un modo del todo incomprensible para nosotros, la imaginacion, no
solo tiene el poder de recordar en un momento dado y aun después de largo tiempo, los signos
de los conceptos, sino también el de reproducir la imagen y la forma de un objeto en medio de un
nuamero indecible de objetos de especies diferentes, o de la misma especie. Ahora bien; cuando
el espiritu quiere establecer comparaciones, la imaginacion, segun toda verosimilitud, aunque la
conciencia no se halle suficientemente advertida de ello, atrae las imagenes unas sobre otras, y
por medio de este conjunto de muchas imagenes de la misma especie, suministra una,
proporcional, que sirve de medida comun. Cualquiera ha visto un millar de hombres; pues
cuando se quiere juzgar de la magnitud regular del hombre, apreciandola por comparacion, la
imaginacion atrae, segun nuestra opinion, un gran numero de imagenes unas sobre otras (quiza
todas las de estos mil hombres), y si me fuese permitido aqui emplear metaforas de cosas de la
vista, diria que en el espacio es donde la mayor parte se reunen, y en el sitio iluminado por el
mas vivo color, es donde se reconoce la magnitud media, la cual por la altura como por la
longitud, es igualmente distinta de las mayores como de las menores estaturas; y esta es por lo
mismo la estatura de un hombre bello (se podria llegar al mismo resultado practicamente,
midiendo estos mil hombres, y afiadiendo la altura y longitud de los mismos, y dividiendo la
suma por mil; pues esto es lo que hace precisamente la imaginacién por un efecto dinamico que
resulta de la impresion de todas estas imagenes sobre el organismo del sentido interior). Si entre
tanto, se busca de un modo semejante por este hombre de mediana magnitud, la cabeza de
mediana extension, y del mismo modo la nariz, etc., esta figura dara una idea normal de un
hombre bello en el pais donde se hace la comparacién. Por esto es por lo que un negro tendra
necesariamente, bajo estas condiciones empiricas, distinta idea normal de la belleza de la forma
que un blanco, un chino distinta que un europeo. Lo mismo sucederia con un modelo de un
caballo bello o de un perro bello (de cierta raza). Esta idea normal no se deriva de proporciones
sacadas de la experiencia, como de reglas determinadas, sino que las reglas del juicio son
posibles por esta misma idea. Ella es para toda la especie, la imagen que aparece entre todas
las intuiciones particulares y diversamente varias de los individuos, y que la naturaleza ha
tomado por tipo de sus producciones en esta especie, pero que no parece que toque a ningun
individuo. Esto no es todo el prototipo de la belleza en esta especie, sino solamente la forma que
constituye la condicion indispensable de toda belleza, y por consiguiente, la exactitud solamente
en la manifestacion de la especie. Es la regla como se diria del célebre Doriforo de Policeto (se
podria citar también la Vaca de Mirén en su especie). Esta regla no puede contener nada de
especifico, ni caracteristico, porque entonces no seria una idea normal para la especie. Tampoco
agrada como bella la manifestacion de esta idea, sino que por medio de ella no faltan a ninguno
condiciones, sin las cuales una cosa de esta especie no puede ser bella. Es simplemente
regular?®.

Es necesario distinguir la idea normal de lo bello, del ideal de lo bello, lo que no se puede
conseguir mas que en la figura humana por las razones ya expuestas. Luego el ideal aqui
consiste en la expresion de la moral; sin esta expresion, el objeto no agradaria universal y
positivamente (ni aun negativamente en una manifestacion regular). La expresion sensible de las
ideas morales que dirigen interiormente al hombre, puede muy bien sacarse de la sola
experiencia; mas para que la presencia de estas ideas en todas las cosas que nuestra razon
refiere al bien moral o a la idea de la suprema finalidad, para que la bondad del alma, su pureza,
su vigor o su tranquilidad, etc., puedan, por decirlo asi, llegar a ser visibles en una
representacion corporal (que sea como un efecto de la interior), es necesario que las ideas puras
de la razon y una gran fuerza de imaginacién se unan en el que quiere juzgar acerca de esto, y
con mayor razon en el que quiere manifestarlo. La inexactitud de semejante ideal de belleza se
revela por esta sefal: que no permite que en la satisfaccion que nos proporciona, se mezclen los



atractivos sensibles, y que, sin embargo, excita un gran interés; lo que nos dice que el juicio que
se rige por esta medida, no puede nunca ser estético, y que el juicio formado conforme a un ideal
de belleza, no es un juicio puro del gusto.
DEFINICION DE LO BELLO SACADO DE ESTE TERCER MOMENTO

La belleza es la forma de lafinalidad de un objeto, en tanto que la percibimos sin
representacion de fin?°.
CUARTO MOMENTO DEL JUICIO DEL GUSTO O DE LA MODALIDAD DE LA SATISFACCION

REFERENTE A SUS OBJETOS



XVII




Lo que es la modalidad de un juicio del gusto

Podemos decir de toda representacion, que es al menos posible que se halle ligada (como
conocimiento), a un placer. Cuando hablamos de cualquier cosa agradable entendemos por tal
lo que realmente, excita el placer en nosotros. Mas lo bello lo concebimos como lo que tiene una
relaciéon necesaria con la satisfaccion. Pero esta necesidad es de una especie particular; no es
una necesidad tedrica objetiva, en donde se puede reconocer a priori que cada uno reciba la
misma satisfaccion del objeto que se llama bello; es mucho menos una necesidad practica, en
donde por medio de los conceptos de una voluntad racional pura sirva de regla a los seres libres;
la satisfaccion es la consecuencia necesaria de una ley objetiva, y no significa otra cosa, sino
que se debe obrar absolutamente de cierta manera (sin ningun otro designio). Como necesidad
concebida en un juicio estético, no puede ser designada mas que como ejemplar; es decir, es la
necesidad del asentimiento de fodos a un juicio considerado como ejemplo de una regla general,
que no se puede dar. Como un juicio estético no es un juicio objetivo y de conocimiento, esta
necesidad no puede ser derivada de conceptos determinados, y por consecuencia no es
apodictica. Mucho menos se puede sacar como consecuencia de la universalidad de la
experiencia (de un eterno acuerdo de los juicios sobre la belleza con un objeto determinado);
porque ademas de que la experiencia dificilmente suministraria muchos ejemplos de un parecido
acuerdo, no se puede fundar sobre juicios empiricos un concepto de la necesidad de estos
juicios.



XIX




La necesidad objetiva que atribuimos al juicio del
gusto es condicional

El juicio del gusto exige el consentimiento universal; y el que declara que una cosa es bella,
pretende que cada uno debe dar su asentimiento a esta cosa, y reconocerla también como bella.
Esta necesidad contenida en el juicio estético es, pues, expresada por todos los datos que exige
el juicio, pero solo de una manera condicional. Se busca el consentimiento de cada uno, porque
con esto se tiene un principio que es comun a todos. Se podria siempre afirmar esto, si siempre
estuviéramos seguros de que el caso en cuestion, estuviese exactamente subsumido bajo este
principio, considerado como regla del asentimiento.






La condicion de la necesidad que presenta un
juicio del gusto es la idea de un sentido comun

Si los juicios del gusto (como los del conocimiento), tuviesen un principio objetivo
determinado, el que los formara conforme a este principio, podria atribuirles una necesidad
incondicional. Si no tuviesen principios como los del simple gusto de los sentidos, no se
pensaria siquiera en reconocerles necesidad alguna. Deben, pues, tener un principio subjetivo
que determine por solo el sentimiento y no por conceptos, pero, sin embargo, de una manera
universalmente aceptable, lo que agrada, o desagrada. Pero un principio tal, no podria ser
considerado mas que como un sentido comun, el cual es esencialmente distinto de la
inteligencia comun, que se llama también algunas veces sentido comun (sensus comunis); esta,
en efecto, no juzga por sentimientos, sino siempre conforme a conceptos, aunque ordinariamente
estos conceptos no sean para ella mas que oscuros principios.

Sélo, pues, en la hipdtesis de un sentido comun (por lo que no entendemos un sentido
exterior, sino el efecto que resulta del libre juego de nuestras facultades de conocer), es como se
puede formar un juicio del gusto.






Si con razon se puede suponer un sentido
comun

Los conocimientos y los juicios, asi como la conviccidon que los acompania, deben poder ser
universalmente participados; porque de lo contrario no habria nada de comun entre estos
conocimientos y su objeto; no serian todos mas que un juego puramente subjetivo de las
facultades representativas, precisamente como quiere el escepticismo. Mas si los conocimientos
deben poderse participar, este estado del espiritu que consiste en el acuerdo de las facultades
de conocer con un conocimiento en general, y esta proporcion que conviene a una
representacion (por la cual se nos da un objeto), por lo que viene a ser un conocimiento, deben
también poderse participar universalmente, porque sin esta proporcion, condicion subjetiva del
conocer, el conocimiento no podria surgir como efecto. También tiene lugar cuando un objeto
dado por los sentidos excita la imaginacion a reunir en él los diversos elementos, y esta a su vez
excita al entendimiento para darle unidad o formar en él los conceptos. Mas este concierto de las
facultadas del conocer tiene diferentes proporciones, segun sea la diversidad de los objetos
dados. Debe ser bello siempre que la actividad armoniosa de las dos facultades (de las cuales la
una excita a la otra) sea lo mas util a estas dos facultades relativamente al conocimiento en
general, (de objetos dados), y esta armonia no puede ser determinada mas que por el
sentimiento (y no conforme a conceptos). Por lo que, como debe ser universalmente participada,
y por tanto, también el sentimiento que tenemos de ella (en una representacion dada), y como la
propiedad que tiene un sentimiento de poder ser universalmente participado supone un sentido
comun, habra razén para admitir este sentido comun sin apoyarse por esto en observaciones
psicolégicas, sino como la condicion necesaria de esta propiedad que tiene nuestro
conocimiento de poder ser universalmente participado y que debe suponer toda Iégica y todo
principio de conocimiento que no es escéptico.



XXII




La necesidad del consentimiento universal
concebida en un juicio del gusto, es una
necesidad subjetiva que es representada como
objetiva bajo la suposicion de un sentido comun

En todos los juicios por los que declaramos una cosa bella, no permitimos a nadie ser de
otro parecer, aunque no fundamos nuestro juicio sobre conceptos, sino sélo sobre nuestro
sentimiento; mas también este sentimiento no es para nosotros un sentimiento individual; es un
sentimiento comun. Pero este sentido comun no puede fundarse sobre la experiencia, porque
pretende pronunciar juicios que encierran una necesidad, una obligacién; en él no se dice que
cada uno estara de acuerdo, sino que debera estar de acuerdo con nosotros. Asi el sentido
comun en el juicio del cual nuestro juicio del gusto sirve de ejemplo, y nos autoriza a atribuir a
este un valor ejemplar, es una regla puramente ideal, bajo cuya suposicién un juicio que
conformara con ella, asi como la satisfaccion referida por este juicio a un objeto, podria muy bien
servir de regla para cada uno; porque el principio de que aqui se trata, no siendo ciertamente
mas que subjetivo, pero siendo considerado como subjetivamente universal (como una idea
necesaria para cada uno), podria exigir como un principio objetivo, el asentimiento universal de
los juicios formados conforme a este principio, con tal de que unicamente estemos bien seguros
de que se hallan exactamente contenidos en el mismo.

Esta regla indeterminada de un sentido comun, es realmente supuesta para nosotros; es lo
que prueba el derecho que nos atribuimos de formar juicios del gusto. ;Y existe, en efecto, tal
sentido comun como principio constitutivo de la posibilidad de la experiencia, 0 mas bien, hay un
principio superior todavia a la razén, que nos dé una regla para referir este sentido comun a fines
mas elevados? Por tanto, ¢ es el gusto una facultad artificial que debemos adquirir, de suerte que
el asentimiento universal no sea en el hecho mas que una necesidad de la razén de producir
este acuerdo del sentimiento, y que la necesidad objetiva del acuerdo del sentimiento de cada
uno con el nuestro no significa mas que la posibilidad de llegar a este acuerdo, y que el juicio del
gusto no hace mas que proponer un ejemplo de la aplicacién de este principio? Es lo que
nosotros no queremos ni podemos averiguar aqui; nos basta por ahora descomponer el juicio del
gusto en sus elementos y unirlos en definitiva en la idea de un sentido comun.

DEFINICION DE LO BELLO SACADO DEL CUARTO MOMENTO
Lo bello es lo que se reconoce sin concepto como el objeto de una satisfaccion necesaria.
OBSERVACION GENERAL SOBRE LA PRIMERA SECCION DE LA ANALITICA

Si se atiende al resultado de los analisis precedentes, se hallara que todo se reduce al
concepto del gusto, es decir, al concepto de la facultad de juzgar un objeto en su relacion con el
ejercicio libre y legitimo de la imaginacion. Pero cuando en un juicio del gusto se considera la
imaginacion en su estado de libertad, no es considerada como reproductiva, como cuando esta
sometida a las leyes de la asociacion, sino como productiva y espontanea (como causa de
formas arbitrarias de intuiciones posibles), y aunque en la aprehension de un objeto sensible
dado se halla ligada a la forma determinada de este objeto, y no tiene un libre ejercicio como en
la poesia, se ve bien, sin embargo, que el objeto puede suministrarle precisamente una forma, un
conjunto de diversos elementos tal, que si hubiera sido abandonada a si misma, pudiera haberlo
formado conforme a las leyes del entendimiento en general. Mas ¢ no es una contradiccion que la
imaginacion sea libre, y que al mismo tiempo se conforme a las leyes de ella misma, es decir,
que encierre una autonomia? El entendimiento s6lo es el que da la ley. Pero cuando la
imaginacion es forzada a proceder segun una ley determinada, su produccion en cuanto a la
forma, es determinada por conceptos que indican lo que debe ser, y entonces la satisfaccion,
como ya lo hemos demostrado anteriormente, no es la de lo bello, sino la del bien, la de la
perfeccion, al menos de la perfeccion formal, y el juicio no es un juicio del gusto. Una relacion de
conformidad a las leyes, y que no supone ninguna ley determinada, un acuerdo subjetivo de la
imaginacion con el entendimiento, y no un acuerdo subjetivo como aquel que tiene lugar cuando



la representacion se refiere al concepto determinado de un objeto, he aqui, pues, lo que
unicamente puede constituir una libre conformidad con las leyes del entendimiento (lo cual
también se llama finalidad sin fin) y en lo que consiste la propiedad de un juicio del gusto. Pero
los criticos del gusto citan ordinariamente como ejemplos de la belleza (como los mas simples y
los mas verdaderos), las figuras geométricas regulares, como un circulo, un cuadrado, un cubo,
etc. Y sin embargo, no se les llama regulares mas que porque no podemos representarlas mas
qgue considerandolas como simples exhibiciones de un concepto determinado (que prescribe a la
figura su regla). Es necesario, pues, que una de estas dos maneras de juzgar sea falsa; o la de
los criticos que atribuyen la belleza a esta especie de figuras, o la nuestra, porque halla la
finalidad sin concepto necesario de la belleza.

Nadie afirmara seguramente que sea necesario tener gusto para alcanzar mas satisfaccion
con un circulo que con la primera figura que se encuentra, con un cuadrilatero, cuyos angulos
sean agudos y los lados irregulares, y que esta como cojo, porque esto no mira mas que a la
inteligencia comun y no al gusto. Por esto, donde hay un fin, por ejemplo, el de determinar la
extension de un lugar o el de mostrar en un dibujo la relacién de sus partes entre si, y con el
todo, es necesario que las figuras sean regulares, aun las mas simples; y la satisfaccion no
descansa inmediatamente sobre la intuicion de la forma, sino sobre su utilidad, relativamente a
tal o cual fin posible. Una habitacién, cuyos muros forman angulos agudos, un parterre de la
misma forma, en general, toda falta de simetria, tanto en la forma de los animales (por ejemplo, la
privacion de un ojo), como en la de los edificios o jardines, desagrada; pues todo esto es
contrario a los fines de estas cosas, y ho nos ocupamos solamente del uso determinado que de
ellas se puede hacer practicamente, sino de todo lo que en las mismas podemos considerar.
Pero todo esto no se aplica al juicio del gusto, el cual, cuando es puro, refiere inmediatamente la
satisfaccién a la simple consideracion del objeto, sin mirar a ningun uso ni a ningun fin.

La regularidad que conduce al concepto de un objeto, es la condicién indispensable
(conditio sine qua non), para percibir el objeto en una sola representacion, y determinar los
elementos diversos que constituyen su forma. Esta determinacion es un fin relativamente al
conocimiento, y bajo este mismo respecto se halla siempre ligado a la satisfacciéon (que siempre
acompafa la ejecucion de todo proyecto aun problematico). Pero en esto no hay mas que una
aprobacién dada a la solucion de un problema, y no un libre ejercicio, una finalidad
indeterminada de las facultades del espiritu, que tiene por objeto lo que llamamos bello, y en
donde la inteligencia se halla al servicio de la imaginacién, y no esta al servicio de aquella.

En una cosa que no sirve mas que para un fin, como un edificio, y aun un animal, la
regularidad que consiste en la simetria, debe expresar la unidad de intuicion que acompana al
concepto de fin, y pertenece al conocimiento. Mas por esto, donde no debe haber mas que un
libre ejercicio de las facultades representativas (bajo la condicion siempre de que el
entendimiento no sufra ningun ataque), en los jardines de recreo, en los adornos de sala, en los
muebles elegantes, etc., se evita en lo posible la regularidad que revela una imposicion.
También el gusto de los jardines ingleses, el de los muebles goticos, puede llevar la libertad de
imaginacion hasta los limites de lo grotesco, y en la ausencia de toda imposicién, de toda regla,
es en lo que el gusto, aplicandose a las fantasias de la imaginacion, puede mostrar toda su
perfeccion.

Todo objeto perfectamente regular (que se aproxima a la regularidad matematica) tiene algo
en si que repugna al gusto; la contemplacion del mismo no ocupa mucho tiempo el espiritu, y a
menos que éste no tenga expresamente por fin el conocimiento o cualquier objeto practico
determinado, sufre con él un gran fastidio. Por el contrario, aquello en que la imaginacién se
puede ejercitar libre y armoniosamente, es siempre nuevo para nosotros, y no nos fatiga el
contemplarlo. Morsden, en su descripcion de Sumatra, nota que en este pais, las bellezas libres
de la naturaleza rodean al espectador por todas partes y tienen para él poco atractivo, mientras
gue se hallaria mucho mas impresionado cuando en medio de un bosque hallara un campo de
pimienta, en donde los pies en que se apoya esta planta, formasen paseos paralelos; y concluye
diciendo que la belleza campestre, irregular en apariencia, no agrada mas que por el contraste,
al que esta cansado de la regular. Pero no habia mas que probar a quedarse un dia en su campo
de pimienta, para apercibirse de que cuando el entendimiento se pone de acuerdo por medio de
la regularidad, con el orden de que siempre necesita, el objeto no le entretiene mucho, sino que
por el contrario, impone a la imaginacion una violencia desagradable, mientras que la naturaleza



rica y variada en este pais hasta la prodigalidad, y no hallandose sometida a la violencia de
ninguna regla del arte, puede alimentar su gusto perpetuamente. EI mismo canto de los p&jaros,
que no podemos reducir a reglas musicales, parece anunciar mas libertad, y convenir mejor por
tanto al gusto que el de los hombres, que esta sometido a todas las reglas de la musica; nos
hallamos completamente fatigados de este ultimo, cuando se repite muchas veces y por largo
tiempo. Mas aqui tomamos sin duda la simpatia que en nosotros excita la alegria de un pequeino
animal a quien queremos por la belleza de su canto; porque cuando este canto se imita
exactamente por el hombre (como sucede algunas veces con el canto de la cigarra), parece
monoétono por completo a nuestro oido.

Es necesario distinguir todavia las cosas bellas de los bellos aspectos que atribuimos a los
objetos (que su distancia nos impide muchas veces conocer mas perfectamente). En este ultimo
caso, el gusto parece menos referirse a lo que la imaginacion recibe en este campo, que a
buscar en él una ocasion de ficcion, es decir, estas fantasias particulares en que se entretiene
continuamente el espiritu excitado por una variedad de cosas que hieren al oido: tal es el
aspecto de las variadas formas del fuego de una chimenea o de un arroyo que murmura; estas
cosas no constituyen bellezas, sino que tienen un atractivo para la imaginacién, entreteniendo
con ellas en libre juego.



Libro segundo




Analitica de lo sublime




XXIl




Transito de la facultad de juzgar de lo bello a la
de juzgar de lo sublime

Lo bello y lo sublime convienen en que ambos agradan por si mismos. Ademas, ni el uno ni
el otro suponen el juicio sensible ni el juicio l6gicamente determinante, sino un juicio de
reflexidn; por consiguiente, la satisfaccion que a ambos se refiere no depende de una sensacion
como la de lo agradable, ni de un concepto determinado como el del bien, a pesar de que se
refiere a conceptos, pues quedan indeterminados; se halla ligada a la simple manifestacion o a
la facultad de exhibicion; ella expresa el acuerdo de esta facultad o de la imaginacion en una
intuicién dada, con el poder de suministrar conceptos que poseen el entendimiento y la razon.
También lo bello y lo sublime no dan ocasion mas que a juicios particulares, pero que se
atribuyen un valor universal, aunque no aspiran mas que un sentimiento de placer, y no a un
conocimiento del objeto.

Pero entre uno y otro existen diferencias considerables. Lo bello de la naturaleza
corresponde a la forma del objeto, la cual consiste en la limitacion; lo sublime, por el contrario,
debe buscarse en un objeto sin forma, en tanto que se represente en este objeto o con ocasién
del mismo la ilimitacién®®, concibiendo ademas en esta la totalidad. De donde se sigue que

nosotros miramos lo bello como la manifestacion de un concepto indeterminado del
entendimiento, y lo sublime como la manifestacién de un concepto indeterminado de la razén. De
un lado, la satisfaccion se llalla ligada a la representacion de la cualidad; de otro, a la de la
cuantidad. Esta diferencia entre estas dos especies de satisfaccion es: que la primera contiene el
sentimiento de una excitacion directa de las fuerzas vitales, y por esta razén no es incompatible
con los encantos que atraen la sensibilidad, y con los juegos de la imaginacion; la segunda es
un placer que no se produce mas que indirectamente, es decir, que no excita mas que por el
sentimiento de una suspension momentanea de las fuerzas vitales y de la efusion que la sigue, y
que viene a ser mas fuerte; esto no es, por tanto, sélo la emocién de un juego, sino algo de mas
serio, producido por la ocupacion de la imaginacion. También el sentimiento de lo sublime es
incompatible con toda especie de encanto; y como el espiritu en esto no se siente solamente
atraido por el objeto, sino también repelido, esta satisfaccion es menos un placer positivo que un
sentimiento de admiracion o de respeto, es decir, y para darle el nombre propio, un placer
negativo.

Pero he aqui la diferencia mas importante, la diferencia esencial entre lo sublime y lo bello.
Consideramos como es debido lo sublime en los objetos de la naturaleza (lo sublime en el arte
esta siempre sometido a la condiciéon de conformidad con la naturaleza), y colocamos al lado la
belleza natural (la que existe por si misma): ésta encierra una finalidad de forma por la cual el
objeto parece haber sido predeterminado por nuestra imaginacién, y constituye de este modo en
si un objeto de satisfacciéon; pero el objeto que excita en nosotros sin el auxilio de ningun
razonamiento, por la simple aprehensidén que de él tenemos, el sentimiento de lo sublime, puede
parecer, en cuanto a la forma, discorde con nuestra facultad de juzgar y con nuestra facultad de
exhibicion, y juzgarle, sin embargo, tanto mas sublime cuanto mas violencia parece hacer a la
imaginacion.

Se ve, por lo dicho, que nos expresamos en general de una manera inexacta llamando
sublime a un objeto de la naturaleza, aunque pudiésemos propiamente llamar bellos un gran
numero de estos objetos; porque, ¢ como se puede designar con una expresion que marque el
asentimiento, lo que en si se percibe como discorde? Todo lo que podemos decir del objeto es,
que es propio para servir de exhibicién a una sublimidad que puede hallarse en el espiritu;
porque ninguna forma sensible puede contener lo sublime propiamente dicho; descansa
unicamente sobre ideas de la razén, que aunque no se pueda hallar una exhibicién que les
convenga, se retienen y despiertan en el espiritu por esta misma discordancia que hallamos
entre ellas y las cosas sensibles. Asi, el inmenso Océano agitado por la tempestad, no puede
llamarse sublime. Su aspecto es terrible, y es necesario que el espiritu se halle ya ocupado por
diversas ideas para que tal intuicion determine en él un sentimiento que por si mismo es sublime,



puesto que le lleva a despreciar la sensibilidad, y a ocuparse de ideas que tienen mas altos
destinos.

La belleza de la naturaleza (la que existe por si misma), nos descubre una técnica natural, y
nos la representa como un sistema de leyes, cuyo principio no encontramos en nuestro
entendimiento; este principio es el de una finalidad relativa al uso del juicio en su aplicacion a
los fendmenos, y de aqui proviene que nosotros no los refiramos a la naturaleza como a un
mecanismo sin objeto, sino como a un arte. Por esto es cierto que nuestro conocimiento de los
objetos de la naturaleza no es extensivo, pero nuestro concepto de la naturaleza deja de ser el
concepto de un puro mecanismo, viene a constituir el de un arte, y esto nos invita a emprender
profundas investigaciones sobre la posibilidad de una forma semejante. Mas, en lo que nosotros
acostumbramos a Ilamar sublime de la naturaleza, no hay nada que nos conduzca a principios
objetivos particulares, y a formas de la naturaleza conforme a estos principios, porque la
naturaleza despierta principalmente las ideas de lo sublime por el espectaculo de la confusion,
del desorden y la devastacion, puesto que en esto muestra su grandeza y poderio.

Se ve que el concepto de lo sublime de la naturaleza no es, ni mucho menos, tan importante
y tan rico en consecuencias como el de lo bello, y que no revela en general ninguna finalidad en
la naturaleza misma, sino solamente en el uso que podemos hacer de las intuiciones de ella,
para hacernos sensible una finalidad por completo independiente de la misma. El principio de lo
bello de la naturaleza debe buscarse fuera de nosotros; el de lo sublime en nosotros mismos, en
una disposicion del espiritu que da a la representacién de la naturaleza un caracter sublime. Esta
observacion preliminares muy importante; ella separa enteramente las ideas de lo sublime de la
de una finalidad de la naturaleza, y hace de la teoria de lo sublime un simple apéndice del juicio
estético de la finalidad de la naturaleza, pues que estas ideas de lo sublime no representan en la
naturaleza ninguna forma particular, sino que consisten en cierta aplicacién mas elevada que la
imaginacion hace de sus representaciones.



XXIV




Division del examen del sentimiento de lo
sublime

La divisidon de los momentos del juicio estético de los objetos relativamente al sentimiento
de lo sublime, debe fundarse sobre el mismo principio que el de los juicios del gusto; porque el
juicio estético reflexivo debe representar la satisfaccion de lo sublime lo mismo que la de lo bello,
como universalmente admisible en cuanto a la cuantidad, como desinteresada, en cuanto a la
cualidad, como el sentimiento de una finalidad subjetiva, en cuanto a la relacién, y el sentimiento
de esta finalidad como necesaria, en cuanto a la modalidad. La analitica no se descarta aqui del
método seguido en el libro precedente, a menos que se tome en cuenta esta diferencia: que alli,
en el juicio estético concerniente a la forma del objeto, debemos empezar por el examen de su
cualidad; mientras que aqui a causa de esta ausencia de forma que es lo propio de los objetos
llamados sublimes, comenzamos por la cuantidad. Alli es, en efecto, el primer momento del juicio
estético sobre lo sublime; la razén de esto se puede ver en el precedente parrafo.

Mas el analisis de lo sublime entrafia una divisién de la cual no tiene necesidad el de lo
bello, a saber: la division en sublime matematico y en sublime dinamico.

En efecto; como el sentimiento de lo sublime tiene por caracter él producir un movimiento del
espiritu enlazado con el juicio del objeto, mientras que el gusto de lo bello supone vy retiene al
espiritu en una tranquila contemplacién, y a cuyo movimiento se debe atribuir una finalidad
subjetiva (puesto que lo sublime agrada), la imaginacion lo refiere, o bien a la facultad de
conocer, o bien a la facultad de querer. En uno como en otro caso, la representacion dada no
debe juzgarse mas que relativamente a estas facultades (sin objeto ni interés); pero en el primer
caso, la finalidad se atribuye al objeto como una determinacién matematica, en el segundo como
una determinacion dinamica de la imaginacion; y de aqui que haya dos maneras de concebir lo
sublime.

A.DE LO SUBLIME MATEMATICO



XXV




Definicion de la palabra sublime

Llamamos sublime /o que es absolutamente grande. Pero hablar de una cosa grande y de
una magnitud, es expresar dos conceptos en un todo diferentes (magnitudo et quantitas). Del
mismo modo decir simplemente (simpliciter) que una cosa es grande, no es decir que es
absolutamente grande (absolute, non comparative magnum). En este ultimo caso la cosa es
grande fuera de toda comparacion. Pero, ¢ qué significa esta expresién que una cosa es grande,
pequefia o mediana? Esto no es un concepto puro del entendimiento, todavia menos una
intuicién de los sentidos, y de ningun modo un concepto racional, porque aqui no hay ningun
principio de conocimiento. Es necesario, pues, que esto sea un concepto del Juicio, 0 que se
derive de él, y que tenga su principio en una finalidad subjetiva de la representacién por medio
de aquel. Para decir que una cosa es una magnitud (un quantum), no tenemos necesidad de
comparar con otras, nos basta reconocer que la pluralidad de elementos que la componen,
constituye una unidad. Mas para saber cuanto es la cosa de grande, es necesario siempre otra
cosa que sea también una magnitud, y sirva de medida. Pero como en el juicio de la magnitud no
se trata solamente de la pluralidad (del numero), sino también de la magnitud de la unidad (de la
medida), y como la magnitud de esta ultima tiene siempre necesidad de alguna otra cosa que la
sirva de medida y con la cual pueda aquella compararse, se ve que toda determinacion de la
magnitud de los fendmenos no puede suministrar un concepto absoluto de la magnitud, sino
solamente un concepto de comparacion.

Cuando simplemente decimos que una cosa es grande, parece que no hacemos ninguna
comparacion, al menos con una medida objetiva, puesto que con esto no determinamos cuanto
es de grande la cosa. Pero aunque la medida de comparacion sea puramente subijetiva, el juicio
no aspira en esto menos que a una aprobacion universal. Estos juicios; este hombre es bello,
este hombre es grande, no tienen solamente valor para el que los forma; como los juicios
tedricos, reclaman el asentimiento de todos.

Como al juzgar simplemente que una cosa es grande, no solamente queremos decir que
esta cosa tiene una magnitud, sino que esta magnitud es superior a la de muchas otras cosas de
la misma especie, sin determinar de antemano esta superioridad, nosotros damos por principio a
nuestro juicio una medida a la cual creemos poder atribuir un valor universal, y que, sin embargo,
no nos sirve para formar un juicio I6gico (matematicamente determinado) sobre la magnitud, sino
solamente un juicio estético, puesto que dicha magnitud no es mas que un principio subjetivo,
para el juicio reflexivo sobre la magnitud misma. Esta medida, por otra parte, puede ser o una
medida empirica, como por ejemplo, la magnitud mediana de los hombres que conocemos, la de
los animales de cierta especie, la de los arboles, la de las casas, la de las montafias, etc., o una
medida dada a priori, y que la debilidad de nuestro espiritu somete a las condiciones subjetivas
de una manifestacion en concreto, como en la esfera practica, la magnitud de cualquier virtud, de
la libertad publica, de la justicia en un pais, o en la esfera tedrica, la extension de la exactitud o
inexactitud de una observacion o de una medida establecida, etc.

Pero es de notar que aunque no tengamos interés en el objeto, es decir, aunque su
existencia nos sea indiferente, su sola magnitud, aunque la consideremos como informe, puede
producir en nosotros una satisfaccién universal, y por consecuencia la conciencia de una
finalidad subjetiva en el uso de nuestras facultades de conocer. Mas esta satisfaccion no la
referimos al objeto (puesto que este objeto puede ser informe) como sucede en la de lo bello, en
donde el juicio reflexivo se halla determinado de una manera que concuerda con el conocimiento
en general; es referida o la referimos a la extension de la imaginacion por si misma.

Cuando decimos simplemente de un objeto que es grande, no formamos un Juicio
matematicamente determinado, sino un simple Juicio de reflexion sobre la representacion de
este objeto, la cual concierta subjetivamente con un determinado uso de nuestras facultades de
conocer relativo a la estimacion de la magnitud; y nosotros referimos siempre a esta
representacion una especie de estima, como a lo que llamamos simplemente pequefo una
especie de menosprecio. Por lo demas, los juicios en virtud de los cuales consideramos las
cosas como grandes o como pequenas, importan sobre todo, aun sobre todas sus cualidades;



por esto es por lo que llamamos la belleza mayor o menor; la razén de esto es, que cualquiera
qgue sea la cosa de que hallemos una manifestacion en la intuicion (y por tanto, nos la
representamos estéticamente), es siempre un fenédmeno, y por consecuencia, un quantum.

Mas cuando decimos que una cosa es, no solamente grande, sino grande absolutamente y
bajo todos respectos (fuera de toda comparacién), es decir, sublime, no permitimos, como se ve
facilmente, que se busque fuera de ella una medida que le convenga; queremos que se halle en
si misma; es una magnitud que no es igual mas que a si misma. De aqui se sigue que no es
necesario buscar lo sublime en las cosas de la naturaleza, sino solamente en nuestras ideas; en
cuanto a la cuestion de saber en qué ideas reside, debemos reservarlo para la deduccion.

La definicion que acabamos de dar puede también expresarse de esta manera: lo sublime
es aquello en comparacion de lo cual toda otra cosa es pequena. Es facil de ver aqui que no es
posible hallar nada en la naturaleza, tan grande como lo juzguemos, que, considerado bajo otro
punto de vista, no pueda descender a lo infinitamente pequefo; y reciprocamente, no hay nada
tan pequefio, aun en relacién a las medidas mas pequefias, que no pueda elevarse a los ojos de
nuestra imaginacion hasta la magnitud del mundo. Los telescopios han suministrado un gran
ejemplo de la primera observacién, los microscopios, de la segunda. No existe, pues, objeto de
los sentidos que considerado bajo este respecto, pueda ser [lamado sublime. Mas precisamente
porque hay en nuestra imaginacién un esfuerzo en su progreso a lo infinito, y en nuestra razoén,
una pretension a la absoluta totalidad como a una idea real, esta discordancia misma que se
manifiesta entre nuestra facultad de estimar la magnitud de las cosas del mundo sensible y esta
idea, despierta en nosotros el sentimiento de una facultad supra-sensible; es el uso que el juicio
hace naturalmente de ciertos objetos en favor de este sentimiento, y no el objeto de los sentidos
que es absolutamente grande, mientras que todo otro uso en comparacion es pequefo. Por
consecuencia, lo que llamamos sublime, no es el objeto, sino la disposicion del espiritu
producida por determinada representacién que ocupa el juicio reflexivo.

Podemos, pues, todavia anadir esta formula a las precedentes definiciones de lo sublime: /o
sublime es lo que no puede ser concebido sin revelar una facultad del espiritu que excede toda
medida de los sentidos.



XXVI




De la estimacion de la magnitud de las cosas de
la naturaleza que supone la idea de lo sublime

La estimacion de la magnitud por conceptos numéricos (o por sus signos algébricos), es
matematica; la que se hace por la sola intuicién (a la simple vista) es estética. Pero nosotros no
podemos ciertamente llegar en la cuestion de saber cuanto es una cosa de grande, a los
conceptos determinados mas que por numeros, cuya medida es la unidad (todo al menos por
aproximaciones formadas por series numéricas hasta el infinito); y asi toda estimacion légica es
matematica... Mas como la magnitud de la medida debe aceptarse como conocida, si no pudiera
apreciarse mas que matematicamente, es decir, por medio de numeros, cuya unidad seria otra
medida, no podriamos jamas tener una medida primera y fundamental, por consiguiente, un
concepto determinado de una magnitud dada. La estimacién de la magnitud de una medida
fundamental tiene, pues, por caracter el poder ser inmediatamente recibida en una intuicion, y
aplicada por la imaginacién a la manifestacién de conceptos numéricos; es decir, que toda
estimacién de la magnitud de los objetos de la naturaleza es en definitiva estética (o subjetiva y
no objetivamente determinada).

Sin embargo, no hay maximum para la estimacion matematica de la magnitud (porque el
poder de los numeros se extiende al infinito); pero hay ciertamente uno para la estimacion
estética, y este maximum considerado como una medida absoluta, fuera de la cual ninguna otra
es subjetivamente posible (para el espiritu que juzga), contiene la idea de lo sublime, y produce
esta emocidn que nunca puede producir la estimacion matematica de la magnitud, a menos que
esta medida estética no quede presente (a la imaginacion). Esta ultima, en efecto, no expresa
nunca mas que la magnitud relativa o establecida por comparacién con otras de la misma
especie, mientras que la primera expresa la magnitud absolutamente tal y como el espiritu puede
recibirla en una intuicion.

Para hallar en la intuicion un quantum del que la misma pueda servirse de medida o de
unidad en la estimacion matematica de la magnitud, la imaginacién tiene necesidad de dos
operaciones, la aprehension (apprehensio) y la comprension (comprehensio aesthetica). La
aprehension no ofrece dificultad, porque se puede continuar hasta el infinito; pero la
comprension viene a ser tanto mas dificil cuanto la aprehension es llevada mas lejos, y llega muy
pronto a su maximum, a saber, a la mayor medida estética posible de la estimacion de la
magnitud. Porque cuando la aprehensidn es llevada tan lejos que las primeras representaciones
parciales de la intuicion sensible comienzan ya a extenderse en la imaginacién, mientras que
esta continua siempre su aprehension ella pierde de un lado lo que gana del otro, y la
comprension recae siempre sobre un maximum que no puede nunca exceder.

Se puede explicar por esto lo que nota Savary en sus cartas sobre Egipto, cuando dice que
€s necesario no aproximarse ni separarse demasiado de las piramides para experimentar todo el
efecto que causa la magnitud de ellas. Porque si nos separamos demasiado, las partes
percibidas (las piedras superpuestas) son oscuramente representadas, y esta representacién no
produce ningun efecto sobre el juicio estético. Por el contrario, si nos aproximamos demasiado,
el ojo tiene necesidad de cierto tiempo para continuar su aprehension de la base a la cuspide, y
en esta operacion las primeras representaciones se extinguen siempre en parte, antes que la
imaginacion haya recibido las ultimas; de suerte, que la compresién no es nunca completa. Se
explica también de la misma manera la confusién o especie de embarazo que recibe, segun
cuentan, el que entra por primera vez en la iglesia de San Pedro de Roma. En esto encontramos,
en efecto, el sentimiento de la incapacidad de nuestra imaginacion para formarse una
manifestacion de las ideas de un todo; tiene fijo su maximum, y esforzandose en extenderlo,
recae sobre si misma, y es lo que nos produce la satisfaccién que nos conmueve.

Yo no quiero hablar todavia del principio de esta satisfaccién, unida a una representacion de
lo que apenas parece se podria esperar, es decir, a una representacion, de la cual recibimos la
desconveniencia subjetiva con la imaginacion; yo solamente haré observar, que si se quiere un
juicio estético puro (que no se halle mezclado con un juicio teleolégico o un juicio racional) para
proponerlo como un ejemplo del todo propio a la critica del juicio estético, es necesario no



buscar lo sublime en las producciones del arte (por ejemplo, en los edificios, columnas, etc.), en
donde un fin humano determina la forma tan bien como la magnitud, ni en las cosas de la
naturaleza, cuyo concepto contiene ya un fin determinado (por ejemplo, en los animales de un
destino conocido), sino en la naturaleza salvaje (y todavia a condicidon de que esta no ofrezca
ningun atractivo y no excite ningun temor por cualquier dafo real), y solamente en tanto que
contiene la magnitud. En esta especie de representacion la naturaleza no encierra nada de
monstruoso (de magnifico o de terrible); la magnitud que aqui se recibe puede extenderse a
voluntad, siempre que la imaginacion pueda formar su todo de ella. Un objeto es monstruoso
cuando destruye por su magnitud el fin que constituye su concepto. Se llama colosal la
manifestacion de un concepto, cuando aquello es casi demasiado grande para toda exhibicion
(cuando toca a lo monstruoso relativo), porque el objeto de la exhibicion de un concepto es
notable por esto mismo que la intuicion del objeto es casi demasiado grande para nuestra
facultad de aprehension. Mas un juicio puro sobre lo sublime no debe fundarse sobre el concepto
de un fin del objeto, so pena de no ser estético y de mezclarse con cualquier juicio del
entendimiento o la razén.

Puesto que la representacion de toda cosa que agrada sin interés al juicio reflexivo contiene
necesariamente una finalidad subjetiva y universal, pero que aqui el juicio no se funda (como
para lo bello) sobre una finalidad de la forma del objeto, se pregunta, qué es esta finalidad
subjetiva, y de donde viene que ella sea para nosotros una regla que nos hace referir una
satisfaccidén agradable a un simple juicio en el que nuestra facultad de la imaginacién se halla
impotente en el momento de la exhibicién del concepto de una magnitud determinada.

La imaginacion en la comprension que exige la representacion de la magnitud se adelanta
por si misma indefinidamente, sin que nada le sirva de obstaculo; pero el entendimiento la
conduce por medio de los conceptos numéricos, cuyo esquema debe ella suministrar; y como
esta operacion se refiere a la estimacion I6gica de la magnitud, tiene una finalidad objetiva, se
funda sobre el concepto de un fin (como lo es toda medida): nada hay en todo esto que se
encamine y que agrade al juicio estético, nada existe que mas nos obligue a favorecer la
magnitud de la medida, por consecuencia, la de la comprension de la pluralidad en una intuicion
hasta los limites de la facultad de la imaginacion, hasta donde ésta pueda extender su
exhibicion. Porque en la estimacion intelectual (aritmética) de las magnitudes en que se extiende
la comprension de las unidades hasta el numero 10 (como en la década), o solamente hasta el 4
(como en la tétrada), esto viene a ser lo mismo; pero en la comprensién o cuando la intuicidn
suministra el cuanto, la aprehension no puede extenderse mas que de un modo progresivo (no
de una manera comprensiva), segun un principio de progresion dado. En esta estimacién
matematica de la magnitud, el entendimiento se halla igualmente satisfecho, cuando la
imaginacion escoge por unidad una magnitud que puede recibirse de un golpe de vista, como un
pie o una pértica, como cuando elige una milla alemana, o el diametro de la tierra si se quiere, a
cuya aprehension es posible en una intuicion de la imaginacién, mas no la comprensién
(hablamos de la comprensidn estética, no de la comprension I6gica en concepto de niumero). En
ambos casos, la estimacién légica de la magnitud se extiende sin obstaculo hasta el infinito. Mas
el espiritu escucha en si mismo la voz de la razdn, la cual para todas las magnitudes dadas, aun
para aquellas que nunca puede la aprehension percibir, pero que a pesar de esto se deben
juzgar (en la representacién sensible) como enteramente dadas, exige la totalidad, y por
consiguiente la comprension en una intuicidn, y para todos estos miembros de una serie
creciente de numeros, la exhibicion, no excluyendo ni aun el infinito (el espacio y el tiempo
transcurrido) de esta exigencia, sino que, por el contrario, nos obliga a concebirla (en el juicio de
la razén comun) como dada enteramente (en su totalidad.)

Pero el infinito es absolutamente grande (no sélo comparativamente); toda otra cosa (de la
misma especie de magnitud), es pequeia en comparacién. Pero lo mas importante es que el
poder que tenemos de concebirle al menos como un todo, revela una facultad del espiritu que
excede toda medida sensible. Porque no se puede admitir que una comprension nos suministre
por unidad una medida que tenga una relacion determinada con el infinito, y aquella expresada
en numeros. Si, pues, es posible al menos el concebir el infinito sin contradiccion, es necesario
admitir para esto en el espiritu humano una facultad que por si misma sea supra-sensible. A esta
facultad y a la idea que ella nos suministra de un nonmeno que no da por si mismo lugar a
ninguna intuicién, sino que sirve de substratum a la intuicion del mundo, considerada como



fendmeno, es a la que nosotros debemos comprender por completo bajo un concepto, el infinito
del mundo sensible, en una estimacién pura e intelectual de la magnitud, aunque no podamos
nunca concebirla matematicamente por conceptos de numero. Esta facultad que tenemos de
concebir como dada (en su substratum inteligible), el infinito de la intuicion supra-sensible,
excede toda medida referente a la sensibilidad, y es aun mas grande sin ninguna comparacion
posible que la facultad de estimacién matematica. Esto no es mas que bajo el punto de vista
tedrico, como viene en auxilio de la facultad de conocer, pero da extension al espiritu que se
siente capaz bajo otro punto de vista (bajo el punto de vista practico), de exceder los limites de la
sensibilidad.

La naturaleza es, pues, sublime en aquellos de sus fenbmenos cuya intuicion entrafian la
idea de su infinito, lo que nunca puede ocurrir mas que por defecto, y como consecuencia de un
gran esfuerzo de la imaginacién en la estimacién de la magnitud de un objeto. Pero en la
estimacién matematica de las magnitudes, la imaginacién puede dar una medida suficiente para
cada objeto, porque los conceptos numéricos del entendimiento pueden, por medio de la
progresion, adaptar cualquier medida a toda magnitud. Es, pues, en la estimacién estética de la
magnitud en lo que el esfuerzo que hacemos para alcanzar la comprensién, excede del poder de
la imaginacion; esto consiste en que con el sentimiento de una aprehension que tiende
progresivamente a una todo de intuicion, nos apercibimos de la ineptitud de la imaginacion, cuyo
progreso no tiene limites, para percibir y aplicar una medida que pueda servir para la estimacion
de la magnitud, sin dar ningun trabajo al entendimiento. Por donde la medida verdadera e
inmutable de la naturaleza es su absoluta totalidad, es decir, la comprensién de su infinidad
considerada como fendmeno. Pero como esta medida es un concepto contradictorio en si (por lo
imposible de la absoluta totalidad de un progreso sin fin), la magnitud de un objeto de la
naturaleza para la cual la imaginacién gasta inutilmente su facultad de comprension, nos llevara
necesariamente del concepto de la naturaleza a un substratum supra-sensible (sirviendo a la vez
de fundamento a la naturaleza y a nuestra facultad de pensar), que exceda en magnitud toda
medida sensible, y, por consiguiente, esto sera mas bien el estado del espiritu en la estimacion
de este objeto, que el objeto mismo considerado como sublime.

Asi, del mismo modo que el juicio estético tratandose de lo bello lleva el libre juego de la
imaginacion al entendimiento para medirlo conforme a conceptos intelectuales en general (sin
determinarlos), asi también, tratandose de lo sublime, lleva la misma facultad a la razén, para
concertarla subjetivamente con las ideas racionales (indeterminadas), es decir, para producir un
estado del espiritu conforme al que produciria sobre el sentimiento la influencia de ideas
determinadas (practicas), y muy conciliable con él mismo.

Se ve también con esto, que la verdadera sublimidad no debe buscarse mas que en el
espiritu del que juzga, no en el objeto de la naturaleza, cuyo juicio ocasiona este estado. ; Quién
llamara sublimes las montafas informes apifiadas unas sobre otras en un desorden salvaje, con
sus piramides nevadas, o un mar l6brego y tempestuoso, u otras cosas de esta especie? Pero el
espiritu se siente elevado en su propia estimacion, cuando contemplado estas cosas sin atender
a su forma, se abandona a la imaginacion y a la razén, la que, uniéndose a la primera sin objeto
determinado, da por resultado hacerlo mas extensivo, y que sienta cuan inferior es toda la
potencia de su imaginacion a las ideas de su razén.

Los ejemplos de lo sublime matematico de la naturaleza, en la simple intuicién que de ellos
tenemos, nos presentan todos los casos en que se da a la imaginacién un gran concepto
numérico, menos por medida que como una gran unidad (con el fin de resumir las series
numericas).

Estimamos la magnitud de un arbol conforme a la de un hombre; esta magnitud sirve, sin
duda después, de medida para una montafia, y si esta tiene una milla de altura, puede servir de
unidad para el numero que expresa el diametro de la tierra, y hacer de este un objeto de
intuicidn; a su vez, este diametro puede servir para todo el sistema planetario que conocemos,
este para el de la via lactea y para la innumerable cantidad de vias lacteas Ilamadas estrellas
nebulosas, que probablemente constituyen entre si un sistema analogo, y en donde no es
pasible hallar los limites. Por lo que lo sublime en el Juicio estético que formamos sobre un todo
tan inmenso, consiste menos en la magnitud del numero que en llegar siempre de una manera
progresiva a la mas elevada unidad, para lo que nos auxilia la descripcidén sistematica del
mundo. Asi es que toda la naturaleza nos parece pequefia a su vez, y nuestra imaginacion, a



pesar de toda su infinidad, y la naturaleza con ella, se desvanecen ante la ideas de la razon,
cuando se quiere hallar una exhibicion que les convenga.



XXVl




De la cualidad de la satisfaccion referente al
juicio de lo sublime

El sentimiento de nuestra incapacidad para alcanzar una idea, que es para nosotros una ley,
es lo que se llama la estima; por lo que la idea de la comprensién de todo fendmeno posible en
la intuicion de un todo, se nos prescribe por una ley de la razén, que no reconoce otra medida
universal o inmutable que el todo absoluto. Mas nuestra imaginacién aun en su mayor esfuerzo,
muestra sus limites y su ineptitud, respecto de esta comprensidn de un objeto dado que se
alcanza por ella (por consiguiente, respecto de la exhibicién de la idea de la razén); pero al
mismo tiempo muestra también, que su misidn es investigar y apropiarse esta idea como una ley.
Asi el sentimiento de lo sublime en la naturaleza, es un sentimiento de estima para nuestro
propio destino; pero por una especie de sustitucién (convirtiendo en estima para el objeto la que
experimentamos para la idea de la humanidad en nosotros), referimos este sentimiento a un
objeto de la naturaleza, que nos hace como visible la superioridad del destino racional de
nuestras facultades de conocer, sobre el mayor poder de la sensibilidad.

El sentimiento de lo sublime es, pues, a la vez un sentimiento de pena que nace de la
desconveniencia de la imaginacién en la estimacion estética de la magnitud, con la estimacion
racional; y un sentimiento de placer producido por el acuerdo de este mismo juicio que formamos
sobre la importancia de los mayores esfuerzos de la sensibilidad, con las ideas de la razén, en
tanto que es para nosotros una ley no dejar de dirigirnos a estas ideas. Es, en efecto, para
nosotros una ley (de la razoén), y estd en nuestro destino considerar como pequefo, en
comparacion de las ideas de la razén, todo lo que la naturaleza, en tanto que objeto sensible,
contiene de grande para nosotros; y lo que excita en nosotros el sentimiento, de este destino
supra-sensible, conforme con esta ley. Por lo que el esfuerzo extremo que hace la imaginacion
para llegar a la exhibicién de la unidad en la estimacion de la magnitud, indica una relacidn con
algo absolutamente grande, y por consiguiente, también una relacién con esta ley de la razon
que no permite otra medida suprema de las magnitudes. Asi, la percepcion interior de la
desconveniencia de toda medida sensible con la estimacion racional de la magnitud, supone
conformidad con las leyes de la razén; ella encierra una pena producida en nosotros por el
sentimiento de nuestro destino supra-sensible, conforme al cual se concierta, y por consiguiente,
es el placer de hallar toda medida de sensibilidad inferior a las ideas del entendimiento.

En la representacién de lo sublime de la naturaleza, el espiritu se siente conmovido,
mientras que en sus juicios estéticos sobre lo bello en la naturaleza, permanece en una tranquila
contemplacion. Esta emocidén (principalmente al principio), es como un sacudimiento, en el cual
nos sentimos alternativa y rapidamente atraidos y repelidos por el mismo objeto. Lo trascendente
es para la imaginacion aqui (que es llevada a la aprehensién de la intuicidon) como un abismo
donde teme perderse; mas para la idea racional de lo supra-sensible, no existe nada de
trascendente, sino de legitimo para intentar semejante esfuerzo de imaginacién; por
consiguiente, hay aqui una atraccion precisamente igual a la repulsion que obra sobre la pura
sensibilidad. Pero el juicio mismo no es siempre mas que estético, puesto que sin estar fundado
sobre ningun concepto determinado del objeto, se limita a representar el juego subjetivo de las
facultades del espiritu (la imaginacion y la razén) como armonioso en su mismo contraste.
Porque la imaginacion y la razon por oposicion, como en el juicio de lo bello, y la imaginacién y
el entendimiento por su acuerdo, producen una finalidad subjetiva de las facultades del espiritu,
es decir, el sentimiento de que tenemos una razén pura e independiente, o una facultad de
estimar la magnitud, cuya superioridad no puede hacerse sensible mas que por medio de la
insuficiencia de la imaginacion, la cual es ilimitada en la exhibicién de las magnitudes (de los
objetos sensibles).

La medida de un espacio (en tanto que aprehension) es al mismo tiempo una descripcion de
este espacio, y por consiguiente, un movimiento objetivo de la imaginacién, y una progresién®’;
la comprensiodn de la pluralidad en la unidad, no por el pensamiento, sino por la icticion, y por
consiguiente, la comprension en un momento de los elementos sucesivamente percibidos, es,



por el contrario, una regresiéon2 que suprime la condicién del tiempo en la progresién de la
imaginacion, y nos da la coexistencia.

Es, pues, un movimiento subjetivo de la imaginacién (puesto que la sucesién del tiempo es
una condicion subjetiva de esta facultad), por cuyo medio ejerce violencia sobre el sentimiento
intimo, y que debe ser tanto mas notable, cuanto el grado de comprension para la imaginacion en
una intuicién sea mayor. Asi el esfuerzo intentado para percibir en una intuicién Unica una
medida de magnitud cuya aprehension exige mucho tiempo, es un modo de representacién, que
subjetivamente considerado, se conforma con el objeto que se propone; pero que contiene una
finalidad objetiva, pues que es necesario para la estimacion de la magnitud, y esta misma
violencia que la imaginacion ejerce sobre el sujeto es apreciada conforme a todo el destino del
espiritu.

La cualidad del sentimiento de lo sublime consiste en el sentimiento de desagrado, que se
une a la facultad de juzgar estéticamente de un objeto, y en el cual nos representamos al mismo
tiempo una finalidad. Es que, en efecto, la conciencia de nuestra propia impotencia despierta la
de una facultad ilimitada, y que el espiritu no pueda juzgar estéticamente de ésta mas que por
medio de aquella.

En la estimacion I6gica de la magnitud, la imposibilidad de llegar a la absoluta totalidad por
la progresion de la medida de las cosas del mundo sensible en el tiempo y en el espacio, es
considerada como objetiva, es decir, como una imposibilidad de concebir lo infinito como dado
todo entero, y no como puramente subjetivo, esto es, de la impotencia de aprenderlo, porque
aqui no se trata del grado de la comprension en una intuicion tomada por medida, sino que todo
se refiere a un concepto de numero. Pero en una estimacion estética de la magnitud, debe
descartarse o modificarse el concepto de niumero, y solo la comprension de la imaginacion como
unidad de medida (abstraccion hecha, por consiguiente, de los conceptos de una ley de la
generacion sucesiva de los de la magnitud) es conforme a este género de estimacion. Por donde
cuando una magnitud, toca casi al limite de nuestra facultad de comprension para la intuicion, y
cuando la imaginacion es excitada por cantidades numéricas (respecto a las cuales sentimos
qgue nuestro poder no tiene limites) a investigar la comprension estética de una unidad mayor,
nos sentimos estéticamente encerrados en limites; pero al mismo tiempo, considerando la
extension que desea alcanzar la imaginacién para acomodarse a lo que hay de ilimitado en
nuestra razon, es decir, a la totalidad absoluta, encontramos cierta finalidad en la pena que
experimentamos, y por consiguiente en la discordancia de la imaginacion con las ideas
racionales que esta misma discordancia debe despertar como efecto. He aqui cdmo el juicio
estético encierra una finalidad subjetiva para la razén en tanto que es fuente de ideas, es decir,
de una comprension intelectual, junto a la cual toda comprension estética es pequefia; y asi es
que al declarar un objeto sublime, experimentamos un sentimiento de placer que no es posible
mas que en medio de un sentimiento de pena.

B. DE LO SUBLIME DINAMICO DE LA NATURALEZA



XXVl




De la naturaleza considerada como una potencia

Se llama potencia®3

°° un poder superior a los mayores obstaculos. Se dice que esta potencia
tiene imperio®* cuando es superior a la resistencia que le opone otra potencia. La naturaleza,
considerada en el juicio estético como una potencia que no tiene ningun imperio sobre nosotros
es dinamicamente sublime.

Para juzgar la naturaleza dinamicamente sublime, es necesario representarsela como
excitando el temor (aunque lo reciproco no sea verdadero, es decir, que todo objeto sublime
excita al temor). Efectivamente, en el juicio estético (sin concepto) no se puede juzgar de la
superioridad sobre los obstaculos mas que conforme a la magnitud de la resistencia. Pero toda
cosa a la que resistimos con esfuerzo, es un mal; y si hallamos que nuestras fuerzas estan bajo
esta cosa, esto es para nosotros un objeto de temor. Asi por el juicio estético, la naturaleza no
puede considerarse como una potencia, ni por consiguiente, como dinamicamente sublime, mas
que en tanto que la consideramos como un objeto de temor.

Mas se puede considerar un objeto como terrible3® sin tener miedo ante él; esto sucede
cuando le juzgamos, de tal suerte que nos limitamos a concebir el caso en que quisiéramos
oponerle cualquier resistencia, y que viéramos que todo fuera en vano. Asi el hombre virtuoso,
teme a Dios, sin tener miedo ante él; porque no se imagina tener que temer un caso en el que
quisiera resistir a Dios y a sus 6rdenes. Mas para todos estos casos que no mira como imposible
en si, declara a Dios temible.

El que tiene miedo no puede juzgar de lo sublime de la naturaleza, como el que es
dominado por la inclinacién y el deseo no puede juzgar de lo bello. Huye de la vista del objeto
que le inspira este temor, porque es imposible hallar satisfaccion en él cuando es serio. También
el sentimiento que experimentamos cuando nos sentimos libres de un peligro es un sentimiento
de alegria®®. Mas esta alegria supone que no nos hallaremos expuestos a este peligro, y lejos de
buscar la ocasion de reproducir la sensacion que hemos experimentado, la repelemos de
nuestro espiritu.

Elevados pefascos suspendidos en el aire y como amenazando, nubes tempestuosas
reuniéndose en la atmdsfera en medio de los relampagos y el trueno, volcanes desencadenando
todo su poder de destruccion, huracanes sembrando tras ellos la devastacién, el inmenso
Océano agitado por la tormenta, la catarata de un gran rio, etc., son cosas que reducen a una
insignificante pequefiez nuestro poder de resistencia, comparado con el de tales potencias. Mas
el aspecto de ellos tiene tanto mas atractivo, cuanto es mas terrible, puesto que nos hallamos
seguros, y llamamos voluntariamente estas cosas sublimes, porque elevan las fuerzas del alma
por cima de su mediania ordinaria, y porque nos hacen descubrir en nosotros mismos un poder
de resistencia de tal especie, que nos da el valor de medir nuestras fuerzas con la omnipotencia
aparente de la naturaleza.

En efecto; asi como la inmensidad de la naturaleza y nuestra incapacidad para hallar una
medida propia para la estimacion estética de la magnitud de su dominio, nos han revelado
nuestra propia limitacién, pero nos han hecho descubrir al mismo tiempo en nuestra razén otra
medida no sensible, que comprende en ella esta misma infinidad como una medida, ante la cual
todo es pequefo en la naturaleza, y nos ha mostrado por esto en nuestro espiritu una
superioridad sobre la misma considerada en su inmensidad; del mismo modo la imposibilidad de
resistir a un poder, nos hace reconocer nuestra debilidad como seres de la naturaleza, aunque al
mismo tiempo nos descubre una facultad, por la cual nos juzgamos independientes de ella, y nos
revela de este modo una nueva superioridad sobre la misma: esta superioridad es el principio de
una especie de conservacion de si mismo, muy diferente de la que puede ser atacada y puesta
en peligro por la naturaleza exterior; porque la humanidad en nuestra persona queda firme,
aunque el hombre ceda a esta potencia. Asi en nuestros juicios estéticos, la naturaleza no es
considerada como sublime en tanto que es terrible, sino porque obliga la fuerza que somos (que
no es la naturaleza) a mirar como nada las cosas, por las cuales nos inquietamos (los bienes, la
salud y la vida) y a considerar esta potencia de la naturaleza (a la cual ciertamente nos hallamos
sometidos relativamente a estas cosas) como no teniendo ningun imperio sobre nosotros



mismos, sobre nuestra personalidad, desde el momento en que se trata de nuestros principios
supremos, del cumplimiento o la violacion de estos principios. La naturaleza no es, pues, aqui
llamada sublime mas que, por la imaginacién que la eleva hasta hacer de ella una exhibicion de
estos casos en que el espiritu puede hacerse sensible su propia sublimidad, o la superioridad de
su propio destino sobre la naturaleza.

Esta estimacion de si mismo no pierde nada con la condicidén de exigir que nos hallemos en
seguridad para experimentar esta satisfaccion vivificante, y que, como no debe haber aqui nada
de serio en el peligro, no hay (en apariencia) nada en efecto, en la sublimidad de la facultad de
nuestro espiritu. Es que, en efecto, la satisfaccién no se dirige aqui mas que al descubrimiento
del destino de esta facultad, en tanto que nuestra naturaleza es propia en él, mientras que el
desenvolvimiento y el ejercicio de esta facultad se nos han confiado y son obligatorios. Y esto es
la verdad, cualquiera que sea la clara conciencia que el hombre pueda tener de su impotencia
presente y real, cuando lleva su reflexion hasta alli.

Este principio parece sacado de muy lejos, parece muy util, y por consiguiente, por cima del
alcance de un juicio estético; mas la observacién del hombre prueba lo contrario, y muestra que
sirve de base a los juicios mas vulgares, aunque no se tenga siempre conciencia de ello. ;Qué
es, en efecto, aun para el salvaje, el objeto de la mayor admiracién? Es un hombre inaccesible al
temor, y que no retrocede ante el peligro, pero que al mismo tiempo obra con reflexion. Aun en la
mayor civilizacion, la mas alta estima es para el guerrero, pero con una condicién, y es que
muestre también todas las virtudes de la paz, la dulzura, la piedad y hasta un cuidado
conveniente de su propia persona; porque por esto precisamente es por lo que muestra toda la
fuerza de su alma ante el peligro. También sucede que por mas que se dispute cuanto se quiera
sobre la cuestion de saber, cual entre el hombre de Estado o el Jefe del Ejército merece la
preferencia en nuestra estima, el juicio estético decide en favor de este ultimo. La guerra misma,
cuando se hace con orden y respetando el derecho de gentes, tiene cierta cosa de sublime, y
vuelve el espiritu del pueblo, que asi lo hace tanto mas sublime, cuanto mas expuesto se halla a
mayores peligros, y cuanto mas se sostiene en ellos con valor; por el contrario, una larga paz da
ordinariamente por resultado el traer la dominacion del espiritu mercantil, la de los mas vastos
intereses personales, el decaimiento y la molicie, y abate el espiritu publico.

A esta explicacién del concepto de lo sublime, que consiste en atribuirlo al poder, se podria
objetar que nos hemos acostumbrado a representarnos a Dios, mostrando su célera y revelando
su sublimidad en las tempestades, en las tormentas, en los terremotos, y que en tales casos seria
temeridad y locura imaginar una superioridad de nuestro espiritu sobre los efectos, y a lo que
parece, sobre los fines de tal poder. Esto no es, dicen, el sentimiento de lo sublime de nuestra
propia naturaleza, sino mas bien, el abatimiento, el sentimiento de nuestra completa impotencia
que parece ser el estado conveniente en presencia de tal ser, y que acompana ordinariamente la
idea que nos hemos formado del mismo en presencia de esta especie de fendmenos de la
naturaleza. En la religion, en general, la sola manera de estar que conviene en presencia de la
Divinidad, es el posternarse y adorarle, bajando la cabeza con aspecto triste y voz suplicante: asi
que la mayor parte de los pueblos lo han adoptado y lo observan todavia. Pero esta disposicién
del espiritu esta lejos de hallarse ligada por si misma, y necesariamente a la idea de la
sublimidad de la religion y al objeto de esta misma. EI hombre que realmente teme, puesto que
halla el sujeto en si mismo, teniendo conciencia de pecar por culpables pensamientos contra un
poder, cuya voluntad es irresistible, aunque justa, no esta en disposicidén de espiritu conveniente
para admirar la grandeza divina: es necesario para esto sentirse dispuesto a una tranquila
contemplacion y tener el juicio completamente libre. Mas cuando el hombre tiene conciencia de
la rectitud de sus sentimientos y los hace agradables a Dios, solamente los efectos del poder
divino sirven para despertar en €l la idea de la sublimidad de este ser, porque entonces siente en
si mismo una sublimidad de animo conforme a su voluntad, y por esto se halla libre de todo temor
en presencia de estos efectos de la naturaleza, que no mira mas que como efectos de la cdlera
divina. La humildad misma, o la condenacién severa de estos defectos, que por otra parte
pueden seguramente hallar su excusa, aun a los ojos de una conciencia pura en la fragilidad de
la conciencia humana, es una sublime disposicién del espiritu, que consiste en someterse
voluntariamente al dolor de los remordimientos para destruir poco a poco la causa. Por esto sélo
es por lo que la religion se distingue esencialmente de la supersticidon; esta no inspira al espiritu
el sentimiento de respeto para lo sublime, pero le arroja, lleno de temor y de angustia, a los pies



de un ser omnipotente, a cuya voluntad el hombre asustado se ve sometido, sin que a pesar de
esto se le tribute respeto: asi que la lisonja y los homenajes interesados ocupan entonces el
puesto de la religion, que conviene a una justa vida.

La sublimidad no reside, pues, en ningun objeto de la naturaleza, sino solamente en nuestro
espiritu, en tanto que podemos tener conciencia de ser superiores a la naturaleza que hay en
nosotros, y por esto también a la que hay fuera de nosotros (en tanto que tiene influencia sobre
nosotros). Todas las cosas que excitan este sentimiento, y de este numero es el poder de la
naturaleza que provoca o excita nuestras fuerzas, se llaman, aunque impropiamente, sublimes;
esto no es mas que suponiendo esta idea en nosotros, y por lo que a ella se refiere, que somos
capaces de llegar a la idea de la sublimidad de este ser que no nos produce solamente un
respeto interior para el poder que revela en la naturaleza, sino mas bien para el poder que
tenemos de mirar esto sin temor y de concebir la superioridad de nuestro destino.



XXIX




De la modalidad del juicio sobre la sublimidad de
la naturaleza

Hay en la naturaleza una infinidad de cosas bellas, por las cuales suponemos y aun
podemos alcanzar, sin engafarnos, un perfecto acuerdo entro el juicio de otro y el nuestro; mas
en el juicio que formamos de lo sublime de la naturaleza, no podemos prometernos tan
facilmente el asentimiento de otro. En efecto; parece necesario una cultura mucho mayor, no
solamente del juicio estético, sino también de las facultades de conocer, que son el principio del
mismo, para que se pueda formar un juicio sobre la excelencia de los objetos de la naturaleza.

La disposicidon del espiritu que conviene al sentimiento de lo sublime, es una disposicion
particular para las ideas, porque precisamente en la desconveniencia de |la naturaleza con las
ideas, y en el esfuerzo intentado por la imaginacion para tratar aquella como un esquema
relativamente a las ideas, es en lo que consiste para la sensibilidad, lo terrible que al mismo
tiempo es lo que atrae. Es para ella lo que atrae al mismo tiempo que es terrible, porque hay alli
una influencia que la razon ejerce sobre la misma con el fin de extenderla de conformidad con su
propio dominio (el dominio practico), y hacerle entrever el infinito que es un abismo para ella. Y
en el hecho, lo que un espiritu preparado por cierta cultura llama sublime, no se presenta al
hombre ordinario —en el cual las ideas morales no se hallan desarrolladas—, mas que como
terrible. En estos desastres en que la naturaleza muestra tanto poder de devastacién, ante los
cuales se halla como anodado su propio poder, no ve mas que las miserias, los peligros, y las
penas que habian de cercar al hombre que haya de exponerse a ellos. Asi es que aquel bueno y
fino labrador de la Saboya de quien nos habla M. de Saussure, trataba de locos a los
apasionados de las montafas heladas; y yo no me atrevia a culparle por completo, si este
observador hubiera afrontado los peligros a que se exponia, unicamente por curiosidad como la
mayor parte de los viajeros, o bien para tener el placer de hacer de ellos patéticas descripciones
en su marcha. Pero su objeto era instruir a los demas, y este hombre excelente tenia e inspiraba,
por cima de su marcha, a los lectores de sus viajes los sentimientos que elevan el alma.

Pero si el juicio sobre lo sublime de la naturaleza supone cierta cultura (mucho mas que el
juicio de lo bello), no es nacido originariamente de esta cultura, ni ha sido introducido en la
sociedad por medio de una convencion, sino que tiene su fundamento en la naturaleza humana,
en una cualidad que se puede exigir de todos con la inteligencia comun, o sea en esta
disposicion de nuestra naturaleza sobre la cual se funda el sentimiento de las ideas practicas, es
decir, el sentimiento moral.

Por donde en esto esta precisamente el principio de la naturaleza que atribuimos a nuestro
juicio sobre lo sublime al exigir el asentimiento de otro. Del mismo modo que reprobamos como
falto de gusto al que permanece indiferente en presencia de un objeto de la naturaleza que
hallamos bello, asi decimos del que no experimenta ninguna emocidén ante cualquier cosa que
juzgamos sublime, que no tiene sentimiento. Exigimos estas dos cosas en todo hombre; y si
tiene alguna cultura, se las suponemos. No existe aqui mas diferencia, que en la primera; el
Juicio, limitdndose a referir la imaginacion al entendimiento como a la facultad de los conceptos,
lo exigimos directamente de cada uno, mientras que en la segunda, el Juicio, refiriendo la
imaginacion a la razén como a la facultad de las ideas, no lo exigimos mas que bajo una
condicién subjetiva (pero que nos creemos con derecho de exigir a cada uno), a saber, la del
sentimiento moral, porque por esto es por lo que atribuimos la necesidad a este juicio estético.

Esta modalidad de los juicios estéticos o esta necesidad que se les concede, es un
momento importante para la critica del juicio. En efecto; esta cualidad nos descubre en sus
juicios un principio a priori, y por esto los eleva a la psicologia empirica, en la cual quedarian
sepultados entre los sentimientos de placer y de pena (no teniendo para distinguirse mas que el
insignificante epiteto de sentimientos mas delicados) y nos obliga a referirlos, asi como la
facultad de juzgar, a la clase de estos juicios que se apoyan sobre principios a priori, y los coloca
como tales, en la filosofia trascendental.

OBSERVACION GENERAL SOBRE LA EXPOSICION DE LOS JUICIOS ESTETICOS

REFLEXIVOS



Con relacion al sentimiento del placer, un objeto debe referirse o a lo agradable, o a lo bello,
o a lo sublime, o al bien (absoluto); (jucundum, pulchrum, sublime, honestum).

Lo agradable; en tanto que movil de los deseos, es siempre de la misma especie, cualquiera
que sea el origen de donde provenga, y cualquiera que sean las diferencias especificas de las
representaciones (de los sentidos y de la sensacion objetivamente considerados). También
cuando se trata de juzgar de la influencia de lo agradable sobre el espiritu, no se considera mas
qgue el numero de atractivos (simultaneos y sucesivos), y por decirlo asi, la masa de sensaciones
agradables; y es porque este juicio no es posible mas que por medio del concepto de la
cuantidad. No hay aqui cultura a que atender, todo se refiere al placer. Lo bello exige, por el
contrario, cierta cualidad del objeto; la representacion que se puede también hacer inteligible y
reducir a conceptos (aunque no se tenga medios en el juicio estético), y que cultiva el espiritu
llamando su atencidon sobre la finalidad que se manifiesta en el sentimiento del placer. Lo
sublime consiste unicamente en la relacion conforme a la cual juzgamos lo sensible en la
representacion de la naturaleza, como propia de cierto uso supra-sensible y ademas posible. El
bien absoluto, considerado subjetivamente conforme al sentimiento que inspira (0 como objeto
del sentimiento moral), en tanto que es capaz de determinar las facultades del sujeto por la
representacion de una ley absolutamente necesatria, tiene principalmente por caracter distintivo
| a modalidad de una necesidad que descansa a priori sobre conceptos, que no solamente
reclama el asentimiento de cada uno, sino que lo ordena, que no pertenece en si al juicio
estético (sino al juicio intelectual puro), y que se atribuye a la libertad y no a la naturaleza, por un
juicio determinante y no por un juicio reflexivo. Mas la posibilidad de ser determinado’ por
medio de esta idea para un sujeto que pueda hallar obstaculos en si mismo, en la sensibilidad,
porque al mismo tiempo pueda sentir su superioridad sobre estos obstaculos, triunfando de ellos,
modificando su estado, el sentimiento moral, en una palabra, se halla ligado al juicio estéticoy a
sus condiciones formales, en el sentido de que se puede representar como estética, es decir,
como sublime o aun como bella, la moralidad de la accién hecha por deber, sin alterar en nada
su pureza, la que no tendria lugar sise buscase para unirla por medio de un lazo natural, al
sentimiento de lo agradable.

Si se quiere sacar el resultado de la precedente exposicion de las dos especies de juicios
estéticos, he aqui las sucintas definiciones que de ellas se deducen:

L o bello es lo que agrada en el juicio solo (y no, por consiguiente, por medio de la
sensacion, ni segun un concepto del entendimiento). De aqui se sigue naturalmente que puede
agradar sin ningun interés.

Lo sublime es lo que agrada inmediatamente por oposicién al interés de los sentidos.

Estas dos, como expresiones de los juicios estéticos universales, se refieren a principios
subjetivos, aunque la sensibilidad se halle satisfecha al mismo tiempo que el entendimiento
contemplativo, o que se halle contrariada, aunque en provecho de los fines de la razén practica,
y los dos unidos en el mismo sujeto, tienen una relacion con el sentido moral. Lo bello nos
prepara para amar cualquier cosa, aun la naturaleza, sin interés; lo sublime para estimarla, aun
contra nuestro interés (sensible).

Se puede definir lo sublime de este modo: es un objeto (de la naturaleza)cuya
representacion determina al espiritu a concebir como una exhibicion de ideas, la imposibilidad
de atender a la naturaleza.

Hablando literal y l6gicamente, no existe para las ideas exhibicién posible. Mas cuando
extendemos nuestra facultad empirica de representacion (matematica o dinamicamente) en la
intuicién de la naturaleza, la razén, que proclama la independencia de la totalidad absoluta,
interviene infaliblemente, y hace que el espiritu se esfuerce, aunque inutilmente, para apropiar a
las ideas la representacion de los sentidos. Este esfuerzo, y el sentimiento de la impotencia de la
imaginacion para atender a las ideas, es en si mismo una exhibicion de la finalidad subjetiva de
nuestro espiritu en el empleo de la imaginacién para su destino supra-sensible, y nos fuerza a
concebir subjetivamente la naturaleza aun en su totalidad, como una exhibicién de algo supra-
sensible, aunque no podamos llegar objetivamente a esta exhibicion.

En efecto, notamos desde luego, que a la naturaleza considerada en el espacio y en el
tiempo, falta por completo lo incondicional, y por consiguiente, la absoluta magnitud que reclama
no obstante la razén mas vulgar. Por esto es por lo que precisamente estamos advertidos de que
la naturaleza no es para nosotros mas que un fenédmeno, y que no debemos considerarla mas



gue como la simple exhibicion de una naturaleza en si (de la que la razén tiene idea). Por lo que
esta idea de lo supra-sensible, que no determinamos mas, de suerte que no podemos conocer,
sino solamente concebir |la naturaleza como exhibicién de ella, esta idea, pues, se despierta en
nosotros por medio de un objeto tal como el juicio estético que en ella se aplica, lleva
imaginacion hasta los ultimos limites, tanto de su extensién (matematicamente), como de su
poder sobre el espiritu (dinamicamente), fundandose sobre el sentimiento de un destino del
espiritu que excede por completo el dominio de la imaginacion (sobre el sentimiento moral), y
hallando para la representacién del objeto una finalidad subjetiva por medio de este sentimiento.

En el hecho, es imposible concebir un sentimiento para lo sublime de la naturaleza, sin tener
una disposicion de espiritu semejante a la que conviene al sentimiento moral. El placer
inmediatamente unido a lo bello de la naturaleza, supone y cultiva igualmente cierta liberalidad
del pensamiento, es decir, una satisfaccion independiente del puro goce de los sentidos; pero en
esto hay mas bien un juego para la libertad, que una ocupacion seria; por lo que aqui sucede al
contrario; el caracter propio de lo sublime, como el de la moralidad humana o la razén, violenta
necesariamente la sensibilidad; solamente en el juicio estético sobre lo sublime, esta violencia
se ejerce por la imaginacion misma como por medio de un instrumento de la razén.

La satisfaccion referente a lo sublime de la naturaleza es, pues, simplemente negativa
(mientras que la que se refiere a lo bello es positiva); es el sentimiento de la imaginacién,
privandose ella misma de su libertad y obrando conforme a una ley distinta de la de su ejercicio
empirico. Por esto recibe una extension y un poder mayores que los que sacrifica; mas el
principio esta para ella oculto, mientras que siente el sacrificio o la privacién, y al mismo tiempo
la causa a la cual se halla sometida.

El asombro, proximo al terror, el estremecimiento, el santo horror que se experimenta al ver
las montafias que se elevan a una gran altura, profundos abismos donde las aguas se precipitan
murmurando, una profunda soledad que dispone a las meditaciones melancélicas etc., este
sentimiento, no es, si nos reconocemos en estado de seguridad, un temor real, sino solamente
un ensayo que intentamos sobre nuestra imaginacion para sentir el poder de esta facultad, para
apreciar con la calma del espiritu el movimiento producido por este espectaculo, y para
mostrarnos por ello superiores a la naturaleza interior, y por consiguiente, a la naturaleza
exterior, en tanto que esta pueda tener influencia sobre nuestro bien estar. En efecto; cuando la
imaginacion se ejerce conforme a la ley de la asociacion, hace depender nuestra satisfaccion de
condiciones fisicas; mas cuando se conforma con los principios del esquematismo del juicio (por
consiguiente, cuando se somete a la libertad), es un instrumento de la razén y de sus ideas, y a
este titulo despierta en nosotros este poder que proclama nuestra independencia a la vista de las
influencias de la naturaleza, que considera como nada todo lo que es grande como objeto de la
misma, y que no coloca la absoluta magnitud mas que en nuestro propio destino (el destino del
sujeto). Esta reflexion del juicio estético, por la cual buscamos el poner de acuerdo la
imaginacion con la razén (mas sin ningun concepto determinado de esta facultad), nos muestra
una finalidad subjetiva para la razén (como facultad de las ideas) en ciertos objetos, a causa de
esta desconveniencia misma que estos nos hacen descubrir entre la razén y la imaginacién
considerada en su mayor extension.

No olvidemos aqui lo que ya hemos hecho notar, a saber, que en la estética trascendental
del juicio, no debe existir cuestion mas que acerca de los juicios estéticos puros, y que, por
consiguiente, los ejemplos no se pueden tomar de los objetos bellos y sublimes de la naturaleza,
gue suponen el concepto de un fin, porque entonces la finalidad seria o teleolégica o fundada
sobre simples sensaciones, causadas por un objeto (el placer o el dolor), y no seria, por tanto,
estética en el prime caso, ni puramente formal en el segundo. Cuando, pues, llamamos sublime
la vista del cielo estrellado, tenemos necesidad, para juzgar de este modo, de concebir mundos
habitados por seres racionales, y considerar los puntos luminosos de que vemos lleno el espacio
sobre nosotros, como los soles de estos mundos, moviéndose en circulos apropiados a estos
ultimos; basta verlo tal y como aparece, como una inmensa boveda que lo abraza todo; y solo a
condicion de esto podemos atribuirle la sublimidad, que es el objeto de un juicio puro estético.
Del mismo modo para hallar sublime la vista del Océano, no nos lo representamos tal como lo
concibe un espiritu enriquecido con toda especie de conocimientos (que no da la intuicién
inmediata), por ejemplo, como un vasto reino poblado de seres acuaticos, 0 como un gran
depdsito destinado a suministrar los vapores que cargan el aire de las nubes en provecho de la



tierra, o si se quiere, como un elemento que separa las diversas partes de la tierra, pero
permitiéndoles comunicar entre si; porque estos son aqui verdaderos juicios teleoldgicos; es
necesario representarselo como hacen los poetas, conforme a lo que nos muestra la vista; por
ejemplo, cuando esta en calma, como un espejo liquido, que no es limitado mas que por el cielo,
o cuando esta alborotado, como un abismo que amenaza tragarlo todo. Esto se aplica también a
los juicios sobre lo sublime o sobre lo bello en la forma humana: no debemos buscar los
principios en los conceptos de los fines, a los cuales estan destinadas todas las partes que lo
componen, ni permitir a la consideraciéon de la apropiacion de estas partes con sus fines, influir
sobre nuestro juicio estético (porque entonces no seria un juicio estético puro), aunque para la
satisfaccion sea una condicién necesaria, que no haya desconveniencia entre las unas y las
otras. La finalidad estética, es la legalidad en la libertad del juicio. La satisfaccion unida al objeto,
depende de la relacién en que queremos colocar la imaginacion; mas es necesario que esta
entretenga al espiritu por si misma en una libre ocupacion. Si por el contrario, el juicio es
determinado por alguna otra cosa, sea por una sensacion, sea por un concepto del
entendimiento, puede ser en tal caso legitimo, pero esto no es lo que constituye un juicio libre.

Cuando se habla, pues, de la belleza o de la sublimidad intelectual, primero, nos servimos
de expresiones que no son del todo exactas, porque la belleza y la sublimidad son dos modos
estéticos de representacidn que no concurririan en nosotros, si fuéramos puras inteligencias (0 si
nos supusiéramos tales por el pensamiento); después, aunque ambos como objetos de una
satisfaccién intelectual (moral) sean conciliables con la satisfaccion estética, en el sentido de
que ambas no descansan sobre ningun interés, es dificil, sin embargo, conciliarlas con esta
satisfaccién, porque deben producir una; y si es necesario, que la exhibiciéon se conforme aqui
con la satisfaccion del juicio estético, esto no podra tener lugar mas que por medio de un interés
sensible ligado a esta satisfaccion; mas esto hace desmerecer a la finalidad intelectual y lo quita
Su pureza.

El objeto de una satisfaccion intelectual, pura e incondicional, es la ley moral, considerada
en cuanto al poder que ejerce en nosotros sobre todos los moviles del espiritu que le preceden; y
como, hablando con propiedad, este poder no se revela estéticamente mas que por sacrificios (lo
que supone, una privacion, pero en provecho de la libertad interior, lo que nos descubre al
mismo tiempo en nosotros la inmensa profundidad de esta facultad supra-sensible con sus
consecuencias que se extienden al infinito), la satisfaccion bajo el punto de vista estético
(relativamente a la sensibilidad), es negativa, es decir, contraria al interés de los sentidos, y bajo
el punto de vista intelectual, positiva y ligada a un interés. De aqui se sigue que para juzgar
estéticamente, debemos representarnos el bien intelectual, que contiene una finalidad absoluta
(el bien moral), menos como bello que como sublime, y que excite mas bien el sentimiento de
respeto (que desprecia el atractivo) que el del amor y una tierna inclinacién, porque la naturaleza
humana no se refiere a este bien por si mismo, sino por la violencia que la razén hace a la
sensibilidad. Reciprocamente, lo que nosotros Ilamamos sublime en la naturaleza, sea en, o
fuera de nosotros mismos (por ejemplo, ciertas afecciones), no nos lo representamos mas que
como un poder que hay en el espiritu de elevarse por principios humanos, por cima de ciertos
obstaculos de la sensibilidad, y por esto es por lo que es interesante.

Concretémonos un poco a este punto. La idea del bien, junto a la de afeccion, se llama
entusiasmo. Este estado del espiritu parece de tal modo sublime, que se dice ordinariamente que
sin él nada grande puede hacerse. Por lo que toda afeccion® es ciega o en la eleccién de su fin,
o cuando este fin es dado por la razén, en su cumplimiento; porque es un movimiento del espiritu
gue nos hace incapaces de toda libre reflexion sobre los principios, conforme a los cuales
debemos determinarnos. No puede, pues, en manera alguna merecer de la razén una
satisfaccion. Sin embargo, estéticamente el entusiasmo es sublime, porque es una tension de las
fuerzas producida por las ideas que dan al espiritu un arrojo mucho mas poderoso y mas
duradero que el que puede producir el atractivo de las representaciones sensibles. Mas (lo que
parece extrafio) la ausencia de toda afeccién3® (apathia phleyma in significantu bono), en un
espiritu que sigue rigurosamente sus principios inmutables, es sublime, y de una especie de
sublimidad mucho mayor, porque tiene también para si la satisfaccion de la razon. Este estado
del espiritu se llama noble, y esta expresion se aplica en consecuencia a las cosas, por ejemplo,
a un edificio, a un vestido, a un cierto género de estilo, a cierta postura del cuerpo y a otras cosas

de este género, cuando excitan menos el asombro*? (1a afeccion producida por la representacion



de una novedad que exceda nuestro alcance), que la admiracién?! (especie de asombro que no
cesa cuando la novedad desaparece), lo que sucede cuando se ve una exhibicion concertarse
sin designio ni arte con la satisfaccion estética.

Toda afeccion de caracter animoso*?, a saber, la que excita la conciencia de nuestras
fuerzas a vencer toda resistencia (animi strenui), es estéticamente sublime, por ejemplo, la
cblera, la desesperacion misma (se entiende aquella en que domina el arrebato y no el
decaimiento). La afeccién de caracter languido*3 que hace esfuerzos de resistencia a un objeto
de pena (animum languidum reddit), no tiene nada de noble en si, mas puede referirse a lo bello
del género sensible. Las emociones que pueden elevarse hasta el rango de afecciones, son,
pues, muy diferentes. Las hay vivas y las hay tiernas. Cuando estas ultimas llegan hasta la
afeccién, no valen nada; la propension a esta especie de afecciones se llama sensibleria o
sensibilidad afectada. El dolor que proviene de la compasion por la desdicha de otro, y que no
tiene necesidad de consuelo, o cuando se trata de una desgracia imaginaria, aquella en que nos
entregamos voluntariamente a la ilusidén de la fantasia, como si se tratase de cosas reales, este
dolor hace y demuestra un alma tierna, mas débil al mismo tiempo, que muestra un lado bello, en
el cual se puede reconocer la imaginacion, pero no el entusiasmo. Piezas de teatro
caballerescas y lacrimosas, insipidos preceptos de moral, que tratan como un juego lo que se
llama (sin razén) nobles sentimientos, pero que, en realidad, corrompen el corazén, le hacen
insensible a la severa ley del deber, incapaz de todo respeto para la dignidad de la humanidad
en nuestra persona, y para el derecho de los hombres (lo que es una cosa distinta de su dicha) y
en general, incapaz de todo principio firme; un discurso religioso, que nos lleva a cautivar el favor
divino por medios bajos y humillantes, y por esto nos hace perder toda confianza en nuestro
poder de resistir al mal, en vez de inspirarnos la firme resolucion de emplear para reprimir
nuestras pasiones las fuerzas que nos quedan todavia, a pesar de nuestra fragilidad; una falsa
humildad, que ve en el desprecio de si misma, en un arrepentimiento estrepitoso e interesado, en
una disposicion del espiritu completamente pasivo, el solo medio de ser agradable al Ser
Supremo; estas cosas apenas van con lo que se puede mirar como la belleza, y mucho menos
todavia con lo que se puede mirar como la sublimidad del espiritu.

Mas también los movimientos impetuosos del espiritu, sea que, teniendo por objeto la
edificacién, se liguen a las ideas religiosas, sea que, limitandose a la cultura del alma, se liguen
a las ideas que encierran un interés comun, estos movimientos, cualquiera que sea la acciéon que
den a la imaginacidon, no pueden llegar al rango de lo sublime, si no dejan tras ellos en el
espiritu, una disposicién que tenga una incidencia indirecta sobre la conciencia de sus fuerzas y
sobre su resolucion relativamente a lo que encierra una finalidad intelectual pura (lo supra-
sensible). Porque si no, todos estos movimientos se refieren al género de emocién que se ama a
causa de la salud. La flojedad o languidez agradable que sigue a una sacudida, producida por el
juego de las afecciones, es un goce de bienestar del restablecimiento del equilibrio de nuestras
fuerzas encontradas. Es, en ultimo resultado, algo parecido al goce tan agradable que
experimentan los voluptuosos orientales, cuando se hacen comprimir el cuerpo, cogerse y
plegarse dulcemente los musculos y las articulaciones; solamente alli el principio motor esta en
gran parte en nosotros, mientras que aqui, por el contrario, se halla por completo fuera de
nosotros. Uno se cree edificado por un sermdn que no tiene nada de edificante (en donde se
buscaria en vano un conjunto de buenas maximas), o perfeccionado por una pieza de teatro, que
es simplemente chistosa, y haber empleado bien el tiempo. Es necesario siempre que lo sublime
tenga una relacién con la manera de pensar, es decir, con las maximas que aseguran a lo
intelectual y a las ideas de la razon la superioridad sobre la sensibilidad.

No hay que temer que el sentimiento de lo sublime pierda algo en este modo abstracto de
exhibicion, que es en un todo negativo, relativamente a lo sensible; porque aunque la
imaginacion no halle nada mas alla de lo sensible en que poder fijarse, se siente, sin embargo
ilimitada por esto mismo que se elevan sus limites, y por consiguiente, esta abstraccidon es una
exhibicion que, en verdad, es puramente negativa, pero que ensancha el alma. Puede que no
haya pasaje mas sublime en el libro de los judios que este mandamiento: «No haras para fi

imagen tallada, ni ninguna figura de lo que hay en el cielo, o de lo que hay sobre la tierra*.»
Este solo precepto puede bastar para explicar el entusiasmo que el pueblo judio sentia en sus
dias de prosperidad por su religién, cuando se comparaba con otros pueblos, o la indignacién

que le inspira el mahometismo. Lo mismo sucede en la representacion de la ley moral y de



nuestra inclinacién a la moralidad. Es completamente absurdo el temer que si se quita a esta ley
todo lo que puede recomendarla a los sentidos, no exista mas que una aprobacién fria y
desanimada, y venga a hacerse incapaz de obrar sobre nosotros y de movernos. Sucede todo lo
contrario; porque alli donde los sentidos no ven nada ante ellos, y donde queda todavia, sin
embargo, esta idea de la moralidad que no se puede desconocer y de la que no nos podemos
librar, sera mucho mas necesario moderar el vuelo de una imaginacién exaltada, con el fin de
impedir que se eleve hasta el entusiasmo, que temer que una idea como aquella no tenga
bastante poder por si misma, y buscarle auxiliares en las imagenes y en un pueril aparato. Asi
los gobiernos se han tomado el cuidado de proveer ricamente a la religion, de esta especie de
aparato, buscando de este modo el elevar a los que sufren alguna pena; pero también el
extender sus facultades mas alla de ciertos limites puestos arbitrariamente con el fin de hacer
seres pasivos, y tratarlos mas facilmente.

Esta exhibicion pura y simplemente negativa de la moralidad, eleva el alma, mas no expone
en manera alguna al peligro decaer en el fanatismo, o en esta ilusion que cree ver algo mas alla
de los limites de la sensibilidad, es decir, que consiste en sofiar segun principios (en divagar con
la razon). La impenetrabilidad de la idea de la libertad hace, en efecto, imposible toda exhibicion
positiva; pero la ley moral es por si misma un principio suficiente y originario de determinacion de
suerte que no permite tener en cuenta otro motivo que ella misma.

Si el entusiasmo se parece al delirio*®, el fanatismo se parece a la demencia*®, y este ultimo
estado es el que se conforma menos a lo sublime, pues que es profundamente ridiculo.

El entusiasmo es una afeccion en que la imaginacién ha sacudido el yugo; el fanatismo una
pasion arraigada y continuamente sostenida, en la que se halla desarreglada. EIl primero es un
accidente pasajero que ataca algunas veces la mas sana inteligencia; el segundo es una
enfermedad que la trastorna.

L a simplicidad (la finalidad sin arte) es como el estilo de la naturaleza en lo sublime, y
también, por consiguiente, en la moralidad, que es una segunda naturaleza (supra-sensible), de
la que no conocemos mas que la ley, sin poder percibir en nosotros por la intuicién la facultad
supra-sensible que contiene el principio de esta ley.

Todavia debemos notar, que aunque la satisfaccion que se refiere a lo bello, tanto como la
que se refiere a lo sublime, no encuentra tan solo en la propiedad que tiene de poderse
comunicar universalmente, un caracter que la distinga de otros juicios estéticos, sino un interés
relativamente a la sociedad (por cuyo medio se comunica); se considera sin embargo, como algo
sublime al separarse de toda sociedad, cuando esta separacion se funda en ideas superiores a
todo interés sensible. Bastarse a si mismo, por tanto, no necesitar de la sociedad sin ser por esto
insociable, es decir, sin huir de ella, constituye algo que se aproxima a lo sublime, como todo lo
que da por resultado el librarnos de las necesidades. Por el contrario, huir de los hombres
misantropia, porque se les aborrece, o por antropofobia (temor a los hombres), porque se les
teme como a enemigos, he aqui lo que es en parte odioso y en parte despreciable. Existe, sin
embargo, una misantropia que no excluye la benevolencia, y que, producida por una larga y triste
experiencia, esta muy distante de la satisfaccion que da la sociedad con los hombres. La prueba
de esto se encuentra en este amor a la soledad, en estos deseos fantasticos a que nuestra
imaginacion nos trasporta en un campo retirado, o bien (entre los jovenes), en estos suefios de
dicha en que se pasa la vida en una isla desconocida para el resto del mundo, con una pequena
familia, suefios de los cuales saben sacar un buen partido los romanceros o los inventores de
robinsonadas. La falsedad, la ingratitud, la injusticia, la puerilidad en las cosas que miramos
como grandes e importantes, y en las cuales los hombres se causan a si y entre ellos mismos
todos los males imaginables, he aqui vicios de tal modo contrarios a la idea de lo que los
hombres podrian ser, si quisieran, y al deseo ardiente que tenemos de verlos mejores, que, por
no aborrecerlos cuando no los podemos amar, el abandono de todos los placeres que puede
proporcionar la sociedad parece un ligero sacrificio. La tristeza que experimentamos a vista del
mal, y no hablamos del que la suerte envia a los demas (la tristeza entonces vendria de la
simpatia), sino del que los hombres se causan entre si (la tristeza en este caso vendria de la
antipatia de los principios); esta tristeza es sublime, puesto que descansa sobre ideas; la otra es
simplemente bella. El profundo y espiritual M. de Saussure en la descripcion de sus viajes a los
Alpes, dice de una montafia de la Saboya, llamada Buen hombre: «que alli reina cierta tristeza
estupida.» Reconocia, pues, también una tristeza interesante, como la que inspiraria la vista de



una soledad a donde quisiéramos ser trasportados para no oir hablar mas del mundo y no tener
gue experimentarlo mas, pero que no fuera salvaje hasta el punto de no presentar a los hombres
mas que un miserable desierto. Al hacer esta observacion, quiero solamente indicar que la
tristeza (no la desesperacion), puede ser colocada en el rango de las afecciones nobles, cuando
tiene su principio en las ideas morales, pero que cuando se funda en la simpatia y es amable a
este titulo, pertenece a las afecciones tiernas, y que el estado del espiritu no es sublime mas que
en el primer caso.

Si se quiere ver a donde conduce una exposicidn puramente empirica de lo sublime y de lo
bello, que se compare la exposicion trascendental de los juicios estéticos que acabamos de
presentar, con una exposicion psicolégica como la que Burke, y entre nosotros muy buenos
talentos, han emprendido. Burke*’, cuyo tratado merece citarse como el mas importante en este
género, llega por el método empirico a este resultado; que el sentimiento de lo sublime se funda
sobre la tendencia a la conservacion de si mismo y sobre el temor, es decir, sobre cierto dolor
que, no llegando hasta el trastorno real de las partes del cuerpo, produce movimientos que
desembarazan los vasos delicados o groseros de obstrucciones incomodas y peligrosas, y son
capaces de excitar sensaciones agradables, no un verdadero placer, sino una especie de horror

delicioso, o una tranquilidad mezclada de terror*8. Funda lo bello sobre el amor (que quiere, sin
embargo, distinguir de los deseos), y lo reduce a un relajamiento de las fibras de los cuerpos, y
por consiguiente a una especie de languidez y desfallecimiento en el placer*®. Y para confirmar
esta especie de explicacion, no aplica solamente sus ejemplos a los casos en que la
imaginacion, junta con el entendimiento, puede excitar en nosotros el sentimiento de lo bello o
de lo sublime, sino también a aquellos en que se junta con la sensacién. Como observaciones
psicolégicas, estos analisis de los fendmenos de nuestro espiritu son muy bellos, y suministran
abundante materia a las curiosas investigaciones de la antropologia empirica. No se puede
negar que todas nuestras representaciones, cualquiera que sean, bajo el punto de vista objetivo,
simplemente sensibles o enteramente intelectuales, pueden hallarse subjetivamente ligadas al
placer o a la pena, por poco notables que sean ambos (puesto que todas afectan al sentimiento
de la vida, y que ninguna de ellas puede ser indiferente, en tanto que son una modificacion del
sujeto); que aun como Epicuro pretendia, el placer y el dolor son siempre corporales en
definitiva, que provienen de la imaginacion o de las representaciones del entendimiento, puesto
que la vida sin el sentimiento del organismo corporal no es otra cosa que la conciencia de la
existencia, mas no el sentimiento del bien o del mal estar, es decir, del ejercicio facil o penoso de
las fuerzas vitales; porque el espiritu por si solo es la vida (el principio de la vida), y los
obstaculos o los auxiliares deben buscarse fuera de él, pero siempre en el hombre, por
consiguiente, en su union con el cuerpo. Pero si se pretende que la satisfaccion que referimos a
un objeto proviene unicamente de lo que este objeto nos agrada por el atractivo, por la emocién,
no es necesario reclamar a nadie que dé su asentimiento al juicio estético que formamos; porque
cada uno no puede mas que consultar su sentimiento particular. Mas entonces desaparece toda
critica del gusto. El ejemplo que dan los demas con el acuerdo accidental de sus juicios, he aqui
la sola regla que se nos podria proponer; pero nos rebelariamos contra esta regla y apelariamos
al derecho que la naturaleza nos ha dado de someter a nuestro propio sentimiento y no al de los
demas, un juicio que descansa sobre el sentimiento del bienestar.

Si, pues, el juicio del gusto no debe tener un valorindividual, sino un valor universal,
fundado sobre su naturaleza misma, y no sobre los ejemplos que los demas muestran acerca de
su gusto; si es cierto que existe el derecho de exigir el asentimiento de cada uno, es necesario
gue descanse sobre algun principio a priori (objetivo o subjetivo), al cual es imposible llegar por
la investigacion de las leyes empiricas de sus modificaciones del espiritu; porque estas leyes,
solamente nos hacen conocer cOmo se juzga, mas no nos prescriben como se debe juzgar, y no
pueden darnos un orden incondicional, como el que encierran los juicios del gusto, que exigen
gue la satisfaccion se halle inmediatamente ligada a una representacion. Que se empiece, pues,
si se quiere por una exposiciéon empirica de los juicios estéticos para preparar la materia de una
mas alta investigacion, mas el examen trascendental de la facultad que forma estas especies de
juicios, es posible, y pertenece a la critica del gusto; porque si el gusto no tuviera principios a
priori, seria incapaz para apreciar los juicios de los demas y de aprobarlos o vituperarlos con
cualquier apariencia de derecho. ]

Lo que nos resta que decir, respecto a la analitica del juicio estético, forma la DEDUCCION



DE LOS JUICIOS ESTETICOS PUROS>9,






La deduccion de los juicios estéticos sobre los
objetos de la naturaleza, no puede aplicarse a lo
que llamamos sublime, sino solamente a lo bello

La pretension de un juicio estético a la universalidad, necesita de una deduccidon que
determine el principio a priori, sobre el cual debe descansar (es decir, que legitime su
pretension), y es necesario afnadir esta deduccion a la exposicion de este juicio, cuando la
satisfaccion que encierra se halla ligada a la forma del objeto. Tales son los juicios del gusto
sobre lo bello de la naturaleza. Entonces, efectivamente, la finalidad tiene su principio en el
objeto, en su figura, aunque no se determina, conforme a conceptos (para formar un juicio de
conocimiento), la relacién de este objeto con los demas, sino que concierne de una manera
general a la expresion de su forma, en tanto que ésta se muestra conforme en el espiritu a la
facultad de los conceptos (o0 a la facultad de aprensién, porque es la misma cosa). Se pueden,
pues, relativamente a lo bello de la naturaleza, proponer todavia diversas cuestiones tocante a la
causa de esta finalidad de sus formas: por ejemplo, como explicar ¢ por qué la naturaleza ha
extendido por todas partes la belleza con tanta profusién, aun en el fondo del Océano, en donde
el ojo humano (para el que solamente, sin embargo, parece hecha), no penetra mas que
raramente? Y otras cuestiones del mismo género.

Mas lo sublime de la naturaleza, cuando es el objeto de un juicio puro estético, es decir, de
un juicio que no encierra conceptos de perfeccion o de finalidad objetiva, como un juicio
teleoldgico, puede considerarse como informe o sin figura, y al mismo tiempo como el objeto de
una satisfaccién pura, e indicar cierta finalidad subjetiva en la representacion dada; por lo que,
se pregunta si un juicio estético de esta especie, ademas de la exposicion de lo que en él se
concibe, tiene necesidad también de una deduccion que legitime su pretension a cualquier
principio (subjetivo), a priori.

A lo que yo respondo, que lo sublime de la naturaleza, no se llama asi mas que
impropiamente, y que, hablando con propiedad, no debe atribuirse mas que a un estado del
espiritu, 0 mas bien a los principios que lo producen en la naturaleza humana. La aprension de
un objeto ademas informe y discordante, no es mas que la ocasién que produce el sentimiento
de este estado, y por consiguiente, el objeto se emplea para un fin subjetivo, pero por si mismo y
por su forma, no tiene finalidad alguna, (es en cierto modo species finalis acepta, non data). Es
porque nuestra exposicion de los juicios sobre lo sublime de la naturaleza, es al mismo tiempo
su deduccion. En efecto; analizando la reflexion de la facultad de juzgar en esta especie de
juicios, hemos hallado una relacion de las facultades de conocer a una finalidad que debe servir
a priori de principio a la facultad de obrar segun los fines (a la voluntad), y por consiguiente, una
relacion que por si misma contiene una finalidad a priori. Por esto nos ha suministrado
inmediatamente la deduccién de esta especie de juicios, justificando su pretension a un valor
universalmente necesario.

No debemos, pues, ocuparnos mas que de la deduccion de los juicios del gusto, es decir, de
los juicios sobre la belleza de la naturaleza, y por esto trataremos por completo la cuestion a que
da lugar aqui el juicio estético.



XXXI




Del método propio para la deduccion de los
juicios del gusto

La deduccidn, es decir, la comprobacion de la legitimidad de cierta especie de juicios, no es
obligatoria mas que cuando aspiran a la necesidad; y es en el caso de estos juicios que
reclaman una universalidad subjetiva, es decir, el asentimiento de cada una, aunque no sean
juicios de conocimiento, sino juicios de placer o de pena, tocante a un objeto dado, es decir,
aunque no pretendan mas que una finalidad subjetiva, en calidad de juicios del gusto.

En este ultimo caso, no hay, pues, cuestion de un juicio de conocimiento; no se trata ni de un
juicio tedrico fundado sobre el concepto que el entendimiento nos da de una naturaleza en
general, ni de un juicio practico (puro), fundado sobre la idea de la libertad, que la razén nos
suministra a priori; y el juicio cuyo valor a priori vamos a comprobar, no es, ni un juicio que
representa lo que es una cosa, ni un juicio que nos prescribe lo que debemos hacer para
producirla: por consiguiente, el valor universal que se trata aqui de establecer, es solamente el
de un juicio particular que expresa la finalidad subjetiva de una representacion de la forma de un
objeto para la facultad de juzgar en general. Es necesario explicar como es posible que una cosa
agrade (independientemente de toda sensacion o de todo concepto) en el simple juicio que
formamos de ella, y cdmo la satisfaccion de cada uno pueda proponerse como una regla a los
demas, del mismo modo que el juicio formado sobre un objeto para formar de él un conocimiento
en general, se halla sometido a reglas universales.

Por donde, si para establecer este valor universal, no basta recoger los sufragios e interrogar
a los demas sobre su manera de sentir, sino que es necesario fundarlo sobre la autonomia del
sujeto que juzga del sentimiento del placer (referente a una representacion dada), es decir, sobre
el gusto de que esta dotado, sin derivarlo de conceptos, un juicio de este género —tal es en
efecto, el juicio del gusto— tiene una doble propiedad Iégica: primero, un valor universal a priori,
no un valor légico fundado sobre conceptos, sino la universalidad de un juicio particular;
después una necesidad (que descasa necesariamente sobre principios a priori), pero que no
depende de prueba alguna a priori, cuya representacion pueda forzar el asentimiento que el
juicio del gusto exige de cada uno.

Es necesario explicar estas propiedades logicas, por las que un juicio del gusto se distingue
de todos los juicios de conocimiento, y por tanto, hacer abstraccion, por ahora, del contenido de
este juicio, es decir, del sentimiento de placer, y limitarse a comparar la forma estética con la
forma de los juicios objetivos, tales como los prescribe la I6gica; he aqui lo que conviene a la
deduccién de esta facultad singular. Expondremos ahora estas propiedades caracteristicas del
gusto, esclareciéndolas por medio de ejemplos.



XXXl




Primera propiedad del juicio del gusto

El juicio del gusto refiriendo una satisfaccién a su objeto (considerado como belleza), aspira
al asentimiento universal, como si fuera un juicio objetivo.

Decir que una flor es bella, es proclamar su derecho a la satisfaccion de cada uno. Lo que
hay de agradable en su olor no le da ningun derecho de este género. Por lo que ¢no parece
seguirse de aqui que se debia mirar la belleza como una propiedad de la misma flor, que no se
regula sobre la diversidad de individuos y de organizaciones, sino sobre aquella, a la cual estos
deben ajustarse para juzgar de la misma? Y sin embargo, esto no sucede asi. En efecto, el juicio
del gusto consiste precisamente en no llamar una cosa bella mas que conforme a la cualidad por
cuyo medio se acomoda a nuestro modo de percibirla.

Ademas se exige de todo verdadero juicio del gusto, que el que lo forma juzgue por si
mismo, sin tener necesidad de tantear para conocer el juicio de los demas, ni de inquirir
previamente acerca de la satisfaccion o el placer que experimentan por el mismo objeto; es
necesario que pronuncie su juicio a priori y no por imitacién, porque la cosa agrada, en efecto,
universalmente. Podiamos ser tentados de creer que un juicio a priori debe contener un concepto
del objeto, y suministrar el principio del conocimiento de este objeto; mas el juicio del gusto no se
funda sobre conceptos, y no es, en general, un conocimiento; es un juicio estético.

Por esto un joven poeta que estd convencido de la belleza de su poema, no se deja
facilmente disuadir por el juicio del publico o por el de sus amigos, y si permite escucharlos, no
significa esto que haya cambiado de parecer, sino que, acusando a todo el publico de mal gusto,
es, sin embargo, para €l un motivo de acomodarse a la opinion comun, el deseo de ser bien
acogido (aun con desprecio de su propio juicio). Mas tarde solamente, cuando el ejercicio haya
dado mas penetracidn a su juicio, renunciara por si mismo a su primera manera de juzgar cuanto
sea necesario, en vista de estos juicios que descansan sobre la razon. El gusto implica
autonomia. Tomar juicios extraios por motivos de su propio juicio, seria la heteronomia.

Se alaban, ciertamente con razon, las obras de los antiguos como modelos, los autores se
llaman clasicos, y forman entre los escritores como una nobleza, cuyos ejemplos son leyes para
los pueblos: y ¢ no es esto por tanto, una prueba de que existen fuentes del gusto a posteriori?
&Y esto no es una contradiccién con la autonomia del gusto que es el derecho de cada uno?
Mas se podria decir que los antiguos matematicos considerados hasta aqui como utiles modelos
de solidez y de elegancia extrema del método sintético, prueban también que entre nosotros la
razon es imitativa, y que es impotente para producir por si misma, por medio de la construccion
de los conceptos, argumentos soélidos, y que testifiquen una intuicion penetrante. No habria
empleo alguno de nuestras fuerzas, por libre que éste fuera, ni mucho menos aplicacion de la
razon (la cual debe sacar a priori todos sus juicios de las fuentes comunes), que no diera lugar a
estos ensayos desgraciados, si cada uno de nosotros debiéramos partir siempre de los primeros
principios, si otros no nos hubieran precedido en el mismo camino, no para dejar a sus
sucesores unicamente el papel de imitadores, sino para ayudarnos con su experiencia a
investigar los principios en nosotros mismos, y a seguir el mismo camino, pero con mas éxito. En
la religion misma en donde todos deben ciertamente sacar de si mismos la regla de su conducta,
puesto que cada uno queda de ella responsable y no puede hacerla recaer sobre otros, como
sobre sus maestros y predecesores, la falta de sus pecados, los preceptos generales que se
pueden recibir de los sacerdotes o de los filésofos, o que se puedan hallar en si mismo, jamas
tienen tanta influencia como un ejemplo histérico de virtud o santidad, que no impide la
autonomia de la virtud, fundada sobre la verdadera y pura idea (a priori) de la moralidad, y que
no la cambia en una imitaciéon mecanica. Seguir’! o que supone algo que precede, y no imitar’?,
es la palabra que conviene para expresar la influencia que pueden tener sobre los demas las
producciones de un autor que han llegado a ser modelos; y esto significa solamente, beber en
las mismas fuentes donde él ha bebido, y aprender de €l cobmo debemos servirnos de aquellos.
Mas por esto mismo que el juicio del gusto pueda determinarse por conceptos y preceptos, el
gusto es precisamente, entre todas las facultades y talentos, el que con mas razdén necesita
aprender por medio de ejemplos lo que en el progreso de la cultura ha obtenido el mayor



asentimiento, si no se quiere venir a ser muy pronto inculto, y recaer en la groseria de los
primeros ensayos.



XXXl




Segunda propiedad del juicio del gusto

El juicio del gusto no puede determinarse por medio de pruebas, como si fuera en un todo,
puramente subjetivo.

Si cualquiera no encuentra bello un edificio, una vista, o un poema, mil sufragios que
pueden ensalzar la cosa a que él rehusa su asentimiento interior, no sabran arrancarle dicho
asentimiento. Tal es la primera observacion que hay que hacer. Este hombre podra muy bien
fingir que le agrada dicha cosa, por no aparecer sin gusto; aun podra sospechar, si tiene bien
cultivado el gusto para el conocimiento de un numero suficiente de objetos de cierta especie
(como el que tomando de lejos por un monte lo que todos los demas toman por un pueblo, duda
del juicio de su vista). Mas comprendera claramente que el asentimiento de los demas no es una
prueba suficiente, tratdndose del juicio de la belleza; comprendera que si en rigor otros pueden
ver y observar por él, por consiguiente, si de haber visto muchos una cosa de cierta manera que
€l puede haber visto de otro modo, se puede creer suficientemente autorizado para admitir un
juicio tedrico, y por consiguiente logico, de que una cosa haya agradado a los demas, no se
sigue que debe ser objeto de un juicio estético. Que si el juicio de otro es contrario al nuestro,
bien puede hacernos concebir justas dadas sobre este, mas no convencernos de su inexactitud.
No hay, pues, prueba empirica que pueda forzar el juicio del gusto.

En segundo lugar, no existe mayor prueba a priori que pueda determinar, conforme a reglas
establecidas, el juicio sobre la belleza. Si cualquiera me lee un poema o me llama a la
representacion de una pieza que en definitiva me disgusta, es propio invocar como pruebas de la
belleza de su poema a Batteux o Lering u otros criticos de gusto mas antiguos y mas célebres
todavia; es bello citarme todas las reglas establecidas por estos criticos, y hacerme notar que
ciertos pasajes que me desagradan en particular, se conforman perfectamente con las reglas de
la belleza (tales como aquellas que se han dado por estos autores como generalmente
reconocidas): yo me tapo los oidos, y no quiero hablar, ni de principios, ni de razonamientos, y
admitiria mucho mejor que estas reglas de los criticos son falsas, o al menos que no es el caso
de aplicarlas, que dejar determinar mi juicio por pruebas a priori, puesto que esto debe ser un
juicio del gusto, y no un juicio del entendimiento o la razén.

Parece que esto constituye una de las principales razones que hacen designar bajo el
nombre de gusto esta facultad del juicio estético. En efecto, se me puede muy bien enumerar
todos los ingredientes que entran en una mezcla, y hacerme ver que cada uno de ellos me es
agradable, asegurandome ademas con verdad que es muy buena; yo permanezco sordo a todas
estas razones; yo hago el ensayo de esta mezcla sobre mi lengua y sobre mi paladar, y conforme
a él (y no conforme a principios universales), es como yo formo mi juicio.

En el hecho, el juicio del gusto no toma siempre la forma de un juicio particular sobre un
objeto. El entendimiento puede, al comparar un objeto, relativamente a la satisfaccién que
proporciona, con el juicio de otro sobre los objetos de la misma especie, formar un juicio
universal, como, por ejemplo, esto: todos los tulipanes son bellos. Mas esto no es entonces un
juicio del gusto; es un juicio légico que hace de la relacion de un objeto con el gusto, el
predicado de las cosas de cierta especie en general. Aquel, por el contrario, en virtud del cual yo
declaro bello un tulipan particular dado, es decir, aquel en que encuentro una satisfaccion
universalmente dada, este sélo es un juicio del gusto. Tal es, pues, la propiedad de este juicio:
aunque no tiene mas que un valor subjetivo, reclama el asentimiento de todos, absolutamente
como pueden hacer los juicios objetivos que descansan sobre principios de conocimiento, y
pueden ser arrancados por medio de pruebas.



XXXIV




No puede haber principio objetivo del gusto

Un principio del gusto seria un principio bajo el cual se podria subsumir el concepto de un
objeto, para de esto concluir que este objeto es bello. Mas esto es absolutamente imposible.
Porque el placer debe referirse inmediatamente a la representacién del objeto, y no hay
argumento que pueda persuadirnos a experimentarlo. Aunque los criticos, como dice Hume,
puedan razonar de una manera mas especiosa que los cocineros, la misma suerte les espera.
Ellos no deben contar con las fuerzas de sus pruebas para justificar sus juicios, sino buscar el
principio en la reflexion del sujeto sobre su propio estado (de placer o de pena), abstraccion
hecha de todo precepto y de toda regla.

Si, pues, todos los criticos pueden y deben razonar para corregir y extender nuestros juicios
del gusto, esto no es para expresar en una férmula universalmente aplicable el motivo de estas
especies de juicios estéticos, porque esto es imposible, sino para estudiar las facultades de
conocer y sus funciones en estos juicios, y para explicar por medio de ejemplos esta finalidad
subjetiva reciproca de la imaginacion y el entendimiento, cuya forma, en una representacién
dada, constituye (como lo hemos mostrado) la belleza del objeto de esta representacion. Asi la
critica del gusto no es mas que subjetiva, relativamente a la representacién, por cuyo medio se
nos da un objeto: es decir, que ella es el arte o la ciencia que reduce a reglas la relacion
reciproca del entendimiento, y la imaginacién en la representacion dada (relacion independiente
de toda sensacién o de todo concepto anterior), y que, por consiguiente, determina las
condiciones de la conformidad o desconformidad de estas dos facultades. Es un arte, cuando se
limita a explicar esta relacion y estas condiciones por medio de ejemplos; una ciencia, cuando
deriva la posibilidad de esta especie de juicios de la naturaleza de estas facultades, en tanto que
facultades de conocer en general. Nosotros no vamos a considerarla aqui mas que bajo este
punto de vista, como critica trascendental. Se trata de explicar y justificar el principio subjetivo del
gusto, en tanto que principio a priori del juicio. La critica, considerada como arte, busca
solamente el aplicar a los juicios del gusto las reglas fisiologicas (aqui psicoldgicas), por
consiguiente empiricas, conforme a las que el gusto procede realmente (sin pensar en la
posibilidad de estas reglas); critica las producciones de las bellas artes, del mismo modo que la
ciencia critica las facultades de juzgarlas.



XXXV




El principio del gusto es el principio subjetivo del
juicio en general

Hay cierta diferencia entre el juicio del gusto y el juicio légico, que consiste en que este
subsume, mientras aquél no, una representacion bajo el concepto de un objeto; si asi no fuera, el
asentimiento necesario y universal que reclama un juicio del gusto, podria ser arrancado por
medio de argumentos. Mas hay entre ellos esta semejanza; que los dos implican universalidad y
necesidad; solamente la universalidad y la necesidad del juicio del gusto, no son determinadas
por conceptos de objeto, y por consiguiente, son simplemente subjetivos. Por lo que, puesto que
estos son los conceptos que constituyen el contenido de un juicio (lo que pertenece al
conocimiento de un objeto), y que el juicio del gusto no puede ser determinado por conceptos, no
se funda mas que sobre la condicion formal subjetiva de un juicio en general. La condicién
subjetiva de todos los juicios, es la facultad misma de juzgar, o el juicio. Esta facultad,
considerada relativamente a una representacion por la cual un objeto es dado, exige la
conformidad de dos facultades representativas, a saber, la imaginacion (para la intuicidon y el
conjunto de elementos diversos del objeto), y el entendimiento (para el concepto o la
representacion de la unidad de este conjunto). Si, pues, el juicio no se funda sobre un concepto
del objeto, no puede consistir mas que en la subsuncion de la imaginacion misma (en una
representacion, por lo cual un objeto es dado), bajo condiciones que permitan al entendimiento
en general, pasar de la intuicion a los conceptos. En otros términos, puesto que la libertad de la
imaginacion consiste en la facultad que tiene de esquematizar sin concepto, el juicio del gusto
debe descansar unicamente sobre el sentimiento de la influencia reciproca de la imaginacidn
con su libertad, y del entendimiento con su conformidad a las leyes, por consiguiente, sobre un
sentimiento que nos hace juzgar el objeto conforme a la finalidad de la representacién (por la
cual este objeto es dado), por el libre juego de la facultad de conocer. El gusto, como juicio
subjetivo, contiene, pues, un principio de subsuncién, no de intuiciones bajo concepftos, sino de
la facultad de las intuiciones o de las exhibiciones (es decir, de la imaginacion), bajo la facultad
de los conceptos (es decir, el entendimiento), en tanto que la primera en su libertad, se conforma
con la segunda en su conformidad a las leyes.

Para descubrir la legitimidad de este principio por una deduccidén de los juicios del gusto, no
podemos tomar por gula mas que las propiedades formales de esta especie de juicios, y por
consiguiente, no debemos considerar aqui mas que la forma ldgica.



XXXVI




Del problema de la deduccion de los juicios del
gusto

A la perfeccidn de un objeto puede hallarse ligado inmediatamente, de tal modo que forme
un juicio de conocimiento, el concepto de un objeto en general, del que esta perfeccidn contiene
los predicados empiricos, y de este modo se tendra un juicio de experiencia. Por donde este
juicio tiene su principio en los conceptos a priori, que forman la unidad sintética de los diversos
elementos de la intuicion, y por medio de los cuales concebimos estos elementos como
determinaciones de un objeto; y estos conceptos (las categorias), exigen una deduccién que
hemos sacado en la critica de la razén pura, y por la cual hemos podido hallar también la
solucion de este problema. ;Cémo los juicios sintéticos de conocimiento a priori son posibles?
Este problema concierne, pues, a los principios a priori del entendimiento puro y de sus juicios
tedricos.

Mas una percepcion puede estar también inmediatamente ligada a un sentimiento de placer
(o de pena); a una satisfaccion que acomparie a la representacién del objeto y le tenga en lugar
de predicado, y resultara de esto un juicio estético, que no es un juicio de conocimiento. Cuando
este juicio no es un simple juicio de sensacidn, sino un juicio formal de reflexidén, que exige de
cada uno como necesaria la misma satisfaccion, tiene necesariamente por fundamento algun
principio a priori que debe ser puramente, subjetivo (porque un principio objetivo seria imposible
para esta especie de juicios), pero que necesita, como tal, de una deduccidén que explique como
un juicio estético puede aspirar a la necesidad. Por donde esto es lo que da lugar a un problema
del cual nos ocuparemos ahora: jcomo los juicios del gusto son posibles? Este problema
concierne, pues, a los principios a priori del juicio puro en los juicios estéticos, es decir, en los
juicios en que esta facultad no esta unicamente (como en los juicios tedricos) para subsumir bajo
conceptos objetivos del entendimiento, y en donde, no estando sometida a una ley, es ella
misma, subjetivamente, su objeto y su ley.

Este problema puede ser todavia anunciado de este modo: scomo es posible un juicio que,
conforme al solo sentimiento particular de placer que refiere a un objeto, e independientemente
de los conceptos de este objeto, pronuncia a priori, es decir, sin necesidad de atender al
asentimiento de otro, que este placer debe hallarse ligado, entre todos los demas, a la
representacion del mismo objeto?

Es facil de ver que los juicios del gusto son sintéticos, puesto que exceden el concepto y
aun la intuicion del objeto, y que afaden a esta intuicidn como predicado algo que no es del
conocimiento, a saber, el sentimiento de placer (o de pena). Mas aunque este predicado (del
placer particular ligado a la representacion) sea empirico, estos juicios son a priori 0 aspiran a
ser tales, relativamente al asentimiento que exigen de cada uno; no hay mas que ver las
expresiones mismas por las cuales hacen valer su derecho; y asi este problema de la critica del
juicio se halla contenido en el problema general de la filosofia trascendental: cémo los juicios
sintéticos a priori son posibles.



XXXVII




Lo que se afirma propiamente a priori en un
juicio del gusto sobre un objeto

La unién inmediata de la representacion de un objeto con un placer, no puede ser percibida
mas que interiormente, y si no se quisiera indicar otra cosa que esto, no se tendria entonces mas
gue un juicio empirico. No existe, en efecto, representacion, a la cual yo pueda ligar a priori un
sentimiento (de placer o de pena), si no es aquella que descansa a priori sobre un principio
racional que determina la voluntad. Aqui el placer (el sentimiento moral), es una consecuencia
del principio, mas no se le puede comparar al placer del gusto, puesto que aquel supone el
concepto determinado de una ley, mientras que este debe hallarse ligado inmediatamente con
anterioridad a todo concepto, al simple juicio del gusto. También todos los juicios del gusto son
juicios particulares, porque su predicado, que consiste en la satisfaccién, no se halla ligado a un
concepto, sino a una representacion empirica particular. No es, pues, el placer, sino /a
universalidad de este placer, la que se percibe como ligada en el espiritu a un simple juicio sobre
un objeto, que nos representamos a priori en un juicio del gusto, como una regla universal para
el juicio. Es por un juicio empirico, como yo percibo y juzgo un objeto con placer. Mas es por un
juicio a priori como yo lo encuentro bello, es decir, como yo exijo de cada uno como necesaria, la
misma satisfaccion.



XXXVIII




Deduccidén de los juicios del gusto

Si convenimos en que un juicio puro del gusto, la satisfaccion referente al objeto se halla
ligada a un simple juicio que hacemos sobre su forma, no hay en esto otra cosa que la finalidad
subjetiva que muestra esta forma para la facultad de juzgar, y que sentimos ligada en el espiritu a
la representacion del objeto. Por donde, como la facultad, considerada relativamente a las reglas
formales del juicio o independientemente de toda materia (sea sensacion, sea concepto), no
puede extenderse mas que a las condiciones subjetivas del uso del juicio en general (no
aplicandose a un modo particular de la sensibilidad, ni a un concepto particular del
entendimiento), y por consiguiente, a las condiciones subjetivas que se pueden suponer en
todos los hombres (como necesarias para la posibilidad del conocimiento en general): la
conformidad de una representacién con estas condiciones del juicio, debe poderse admitira
priori como valida para cada uno. En otros términos, se puede justamente exigir aqui de cada
uno el placer o la finalidad subjetiva de la representacidon para las facultades de conocer, en su
aplicacion a un objeto sensible en general®3,

OBSERVACION

Lo que hace esta deduccion tan facil es que no hay que justificar la realidad objetiva de un
concepto; porque la belleza no es concepto de objeto, ni el juicio del gusto un juicio de
conocimiento. Todo lo que afirma este juicio, es que estamos fundados para suponer
universalmente en todo hombre estas condiciones subjetivas de la facultad de juzgar que
hallamos en nosotros, y que hemos subsumido exactamente el objeto dado bajo estas
condiciones. Por lo que, esta subsuncién presenta sin duda inevitables dificultades, que no
presenta el juicio logico (porque en este se subsume bajo conceptos, mientras que en el juicio
estético se subsume bajo una relacién que no puede ser mas que sentida, es decir, bajo una
relacion de la imaginacion y del entendimiento, concertandose entre si en la representacion de la
forma de un objeto, y es facil en esto hacer una subsuncion inexacta); mas esto no quita nada a
la legitimidad del derecho que tiene el juicio de contar con un asentimiento universal, y que
vuelve por si sélo a declarar el principio universalmente valido. En cuanto a las dificultades y a
las dudas que pueden nacer sobre la exactitud de la subsuncidn de un juicio bajo este principio,
no hacen mas dudosa la legitimidad misma del derecho que tiene en general el juicio estético de
aspirar a la universalidad, y por consiguiente, el principio mismo de que una subsuncién
defectuosa (aunque la cosa sea mas rara y mas dificil) del juicio I6gico bajo este principio, puede
hacer dudoso el mismo, que es objetivo. Que si se pregunta cdmo es posible admitir a priori la
naturaleza como un conjunto de objetos de gusto, este problema se refiere a la teleologia,
porque se debia considerar como un fin de la naturaleza, esencialmente inherente al concepto
que tenemos de ella, la produccién de formas finales para nuestro juicio. Mas la exactitud de este
aspecto es todavia muy dudosa, mientras que la realidad de los objetos de la naturaleza es una
cosa de experiencia.



XXXIX




De la propiedad que tiene una sensacion de
poderse participar

Cuando la sensacién, como elemento real de la percepcién, se refiere al conocimiento, se
llama sensacién de los sentidos; y no se puede admitir que su cualidad especifica pueda ser
general y uniformemente participada mas que atribuyendo a cada uno un sentido igual al
nuestro; mas es lo que no se puede suponer, respecto de ninguna sensacién de los sentidos.
Asi, aquel a quien falta el sentido del olfato, no puede participar la especie de sensacidn que es
propia de este sentido; y aun cuando este sentido no le faltara, no puedo estar seguro que él
recibe de una flor exactamente la misma sensacién que yo. Mas la diferencia entre los hombres
debe ser muy grande todavia, relativamente a lo que puede haber de agradable o desagradable
en la sensacion de un mismo objeto de los sentidos; y yo no puedo exigir que cada uno sienta el
placer que yo recibo de esta especie de objeto. Como el placer de que aqui se trata entra en el
espiritu por los sentidos, y de este modo somos pasivos en él, se puede llamar placer de
posesion.

Por el contrario, la satisfaccion que referimos al caracter moral de una accidén, no es un
placer de posesion, sino de espontaneidad y de conformidad con la idea de nuestro destino. Mas
este sentimiento, que se llama el sentimiento moral, supone conceptos; no revela una libre
finalidad, sino una finalidad conforme a leyes, y por consiguiente, no puede ser universalmente
participado mas que por medio de la razon; y si el placer puede ser lo mismo para cada uno, es
porque los conceptos de la razén practica pueden ser perfectamente determinados.

El placer ligado a lo sublime de la naturaleza, como placer de una contemplacion
razonante®* aspira también al derecho de ser universalmente participado; mas él mismo supone
ya otro sentimiento, el de nuestro destino supra-sensible, que, por oscuro que sea, tiene un
fundamento moral. Mas no estamos fundados para suponer que los demas consideraran este
sentimiento, y que hallaran en la contemplacion de la magnitud salvaje de la naturaleza
semejante satisfaccion (que no tiene aqui verdaderamente por objeto el aspecto de la naturaleza,
porque este aspecto es mas bien horroroso). Y sin embargo, considerando que en toda ocasion
favorable se deben tener en cuenta los principios de moralidad, yo puedo también atribuir a cada
uno esta satisfaccion, mas solamente por medio de la ley moral, la cual por su parte se funda en
conceptos de la razén.

Mas el placer de lo bello, ni es un placer de posesion, ni el de una actividad conforme a
leyes, ni el de una contemplacion razonante conforme a ideas, sino un placer de simple reflexién.
Sin tener por guia un fin o un principio, acompafia a la comun aprension de un objeto, tal como
resulta del concurso de la imaginacion, en tanto que facultad de intuicion, y del concurso del
entendimiento, en tanto que facultad de conceptos, por medio de cierta aplicacion del juicio, que
exige la experiencia mas vulgar: solo que mientras que en este ultimo caso el juicio tiene por
objeto llegar a un concepto objetivo empirico, en el primero (en el juicio estético), no tiene otro
objeto que percibir la concordancia de la representacion con la actividad armoniosa de estas dos
facultades de conocer, ejerciéndose con libertad, es decir, sentir con placer el estado interior
ocasionado por la representacion. Este placer debe necesariamente apoyarse en cada uno
sobre las mismas condiciones, puesto que estas son las condiciones subjetivas de la posibilidad
de un conocimiento en general; y el concierto de estas dos facultades de conocer, que se exige
para el gusto, debe exigirse también de una inteligencia ordinaria y sana, tal que se puede
suponer en todos. Por esto aquel que forma un juicio del gusto (si en todo caso no se engana
interiormente, y se toma la materia por la forma, el atractivo por la belleza) puede atribuir a
cualquiera otro la finalidad subjetiva, es decir, la satisfaccion que refiere al objeto, y considerar
su sentimiento como debiendo ser universalmente participado, y esto sin el intermedio de los
conceptos.



XL




Del gusto considerado como una especie de
sentido comun

Se da muchas veces al juicio, considerando menos su reflexién que su resultado, el nombre
de sentido, y se habla del sentido de la verdad, del sentido de las conveniencias, del sentido de
lo justo, etc. Se sabe muy bien sin embargo, o al menos se debe saber, que esto no es un
sentido en que estos conceptos pueden tener lugar, que un sentido puede mucho menos todavia
aspirar a reglas universales, y que jamas semejante representacion de la verdal, de la
conveniencia, de la belleza o de la honestidad nos vendria al espiritu, si no pudiésemos
elevarnos por cima de los sentidos a las facultarles superiores de conocer. La inteligencia comun
entendida por la sana inteligencia (que no esta todavia cultivada) es considerada como la menor
de las cosas que se pueden esperar de cualquiera que reivindica el nombre de hombre, tiene
también el muy delicado honor de ser decorada con el nombre de sentido comun (sensus
communis), y de tal suerte, que bajo la palabra comun, no solamente en el lenguaje aleman en
donde la palabra gemein tiene realmente doble sentido, sino también en muchos otros, se
entiende lo que es vulgar (vulgare)>®, es decir, lo que se encuentra en todas partes, y cuya
posesion no es un mérito o una ventaja.

Mas por sentido comun, es necesario entender la idea de un sentido comun a todos®%, es
decir, una facultad de juzgar, que en su reflexion considera (a priori) lo que debe ser en los
demas el modo de representacion de que se trata, con el fin de comparar en cierto modo su juicio
con toda la razén humana, y de evitar por esto una ilusidon que, haciéndonos tomar por objetivas
condiciones particulares y subjetivas, tendria una funesta influencia sobre el juicio. Luego para
esto es necesario comparar nuestro juicio con el de otros, y mas bien todavia con sus juicios
posibles que con sus juicios reales, y suponerse en el puesto de cada uno de ellos, teniendo
cuidado solamente de hacer abstraccidén de los limites que restringen accidentalmente nuestro
propio juicio, es decir, descartando en lo posible lo que constituye la materia 0 sensacion en el
modo de representacion, para llevar toda su atencién sobre las propiedades formales de esta
representacion o de este modo de representacion. Pero esta operacion de la reflexion parecera
quiza muy artificial para que se pueda atribuir a lo que se llama el sentido comun; pero no
aparece asi mas que cuando la expresamos con formulas abstractas; nada hay mas natural en si
como hacer abstraccidon de todo atractivo y de toda emociéon, cuando se busca un juicio que
pueda servir de regla universal.

He aqui las maximas de la inteligencia comun, que no forman parte ciertamente de la critica
del gusto, pero que pueden servir de explicacion a sus principios: 1.°, pensar por si mismo; 2.°,
pensar en si, colocandose en el puesto de otro; 3.°, pensar de manera que se esté siempre de
acuerdo consigo mismo. La primera, es la maxima de un espiritu libre de prejuicios; la segunda,
la de un espiritu extensivo; la tercera, la de un espiritu consecuente. La tendencia a una razoén
pasiva, por consiguiente, a la heteronomia de la razon, se llama prejuicio; y el mayor de todos es
representarse la naturaleza como no hallandose sometida a estas reglas que el entendimiento le
da necesariamente como principio, en virtud de su propia ley; es decir, la supersticion®’. La
cultura del espiritu®® nos libra de la supersticion como de todos los prejuicios en general; mas la
supersticion es el prejuicio por excelencia (en sentido elevado), porque de la ceguedad en que
nos coloca, y que aun nos impone como una ley, resulta la necesidad de ser guiados por otros, y
por consiguiente, la pasividad de la razén. En cuanto a la segunda maxima, estamos, ademas,
acostumbrados a denominar estrecho (limitado, al contrario de extensivo), a aquel talento que no
sirve para cosa alguna grande (principalmente para algo que exija una gran fuerza de
aplicacion).

Mas aqui no hay cuestién acerca de la facultad del conocimiento; no se trata mas que de la
maura de pensar, o de hacer un uso conveniente del pensamiento; por esto es por lo que un
hombre, por débil que sea la capacidad o el grado de desarrollo a que le reduzca la naturaleza
humana, manifiesta un espiritu extensivo, sabiendo elevarse sobre las condiciones particulares o
subjetivas del juicio (a las cuales tantos otros quedan, por decirlo asi, pegados vy



complaciéndose en reflexionar sobre su propio juicio), bajo un punto de vista universal (que no
se puede determinar mas que colocando bajo el punto de vista de otro).

La tercera maxima, la que exige que el pensamiento sea consecuente consigo mismo, es
muy dificil de observar, y no se puede llegar a ella mas que por medio de la unién de las dos
primeras, y en razén del habito adquirido por una larga practica de estas maximas. Se puede
decir que la primera de estas maximas, es la del entendimiento; la segunda, la del Juicio; la
tercera, la de la razon.

Cogiendo la ilacién interrumpida por este episodio, diremos que la expresion del sentido
comun (sensus communis)®®, conviene mejor al gusto que a la inteligencia comun, al juicio
estético que al juicio intelectual, si se quiere entender por la palabra sentido un efecto de la
simple reflexién sobre el espiritu, porque entonces se entiende por sentido el sentimiento de
placer. Aun se podria definir el gusto como la facultad de juzgar de lo que hace propio para ser
universalmente participado, el sentimiento ligado sin el auxilio de ningun concepto, a una
representacion dada.

La aptitud que tienen los hombres para comunicarse sus pensamientos, exige también cierta
relacion de la imaginacién y del entendimiento, conforme a la cual se juntan las intuiciones a los
conceptos y estos a las intuiciones, de manera que formen un conocimiento; mas entonces la
concordancia de estas dos facultades del espiritu tiene un caracter legal; depende de conceptos
determinados. Esto no es mas que cuando la imaginacion en libertad despierta al entendimiento,
y cuando este, sin el auxilio de conceptos da la regularidad al juego de la imaginacién, entonces
es solamente cuando la representacion es participada, no como pensamiento, sino como
sentimiento interior de un estado de armonia del espiritu. El gusto es, pues, la facultad de juzgar
a priori los sentimientos ligados a una representacion dada, propios para ser participados (sin el
intermedio de un concepto). Si se pudiese admitir que la sola propiedad que tiene nuestro
sentimiento de poder ser universalmente participado, encierra desde luego un interés para
nosotros (que no hay derecho para deducir de la naturaleza de un juicio puramente reflexivo), se
podria explicar por qué el sentimiento del gusto se atribuye a cada uno, por decirlo asi, como un
deber.



XLI




Del interés empirico de lo bello

Hemos demostrado anteriormente, que el juicio del gusto, por el cual una cosa se declara
bella, no debe tener por motivo ningun interés. Mas de aqui no se sigue que este juicio una vez
formado como juicio estético puro, no puede llevar ningun interés. En todo caso este enlace no
podra ser mas que indirecto, es decir, que es necesario primero representarse el gusto como
ligado a cualquiera otra cosa, para poder juntar a la satisfaccion que da la simple reflexion sobre
un objeto, un placer que se refiere a la existencia de este objeto (porque en esto consiste todo
interés). En efecto, se puede aplicar aqui al juicio estético lo que se ha dicho en el juicio de
conocimiento (de las cosas en general) a posse ad esse non valet consequentia. Pero esta otra
cosa no puede ser mas que alguna cosa empirica, como una inclinacion propia de la naturaleza
humana, o alguna cosa intelectual, como la propiedad que tiene la voluntad de poder ser
determinada a priori por la razén; dos cosas que refieren una satisfaccion a la existencia de un
objeto, y pueden asi comunicar un interés a lo que ha agradado por si mismo e
independientemente de todo interés.

Empiricamente lo bello no tiene interés mas que en la sociedad; y si se considera como
natural en el hombre la inclinacién a la sociedad, y la sociabilidad como una cualidad necesaria
del hombre, criatura destinada a la vida de sociedad, y por consiguiente, como una cualidad
inherente a la humanidad, entonces es imposible no considerar el gusto como una facultad de
juzgar de las cosas cuyo sentimiento se puede ver participado por los demas, y por consiguiente,
como un medio de satisfacer la inclinacion natural de cada uno.

Un hombre relegado en una isla desierta no pensara en adornar su choza o en adornarse a
si mismo; no se cuidara de buscar flores, todavia menos de plantarlas para esto; solamente en la
sociedad es donde piensa que es un hombre distinguido en su especie (lo que constituye el
principio de la civilizacion). Porque asi es como juzga el que se muestra inclinado y apto para
comunicar su placer a los demas, y que no recibe contento de un objeto, si es él solo el que lo
experimenta. Ademas, cada uno espera y exige de los demas que consideren esta necesidad
que pide que el sentimiento sea universalmente participado, y que parece venir de un pacto
originario dictado por la misma humanidad. De este modo, sin duda, la sociedad ha dado
importancia y un gran interés, primero a las cosas que no eran mas que simples atractivos, como
a los colores de que se componia (el achiote entre los caribes, o el cinabrio entre los iroqueses),
o a las flores, a las conchas, a las plumas de las aves; después también con el tiempo, a las
formas bellas, (por ejemplo, en las canoas, en los vestidos, etc.), que por si mismas no procuran
ningun goce; hasta que por ultimo, la civilizacion llegando a su mas alto grado, cultivando la
inclinacion a la sociedad, dio a los hombres la ley de no conceder valor a las sensaciones mas
que en tanto que puedan ser universalmente participadas. Desde entonces, aunque el placer
que cada uno encuentra en un objeto sea débil y no tenga por si mismo un gran interés, sin
embargo, la idea de que puede ser universalmente participado, extiende su valor hasta lo infinito.
Mas este interés indirecto que refiere a lo bello la inclinacién a la sociedad, y que es por
consiguiente empirico, no es aqui de ninguna importancia para nosotros, porque no nos hemos
de ocupar mas que de lo que tenga una relacién a priori, aunque indirecta, con el juicio del gusto.
En efecto, si pudiéramos descubrir algun interés de esta naturaleza relacionado con la belleza, el
gusto suministraria a nuestra facultad de juzgar una transicién para pasar del goce sensible al
sentimiento moral, y de este modo, no solamente seriamos conducidos a tratar del gusto, de una
manera mas conveniente, sino que se obtendria también un eslabon intermedio en la cadena de
las facultades humanas a priori, de donde debe derivar toda legislacion. Todo lo que se puede
decir del interés empirico que se refiere a los objetos del gusto y al gusto mismo, es que como el
gusto sirve a la inclinacion, por mas cultivada que sea, este interés se puede confundir con todas
las inclinaciones y todas las pasiones cuyo desenvolvimiento halla en la sociedad toda la
variedad de que son capaces hasta su mas alto grado, y que el interés de lo bello, cuando no
tiene otro principio, no puede suministrar mas que un paso dudoso de lo agradable al bien. Mas
considerando el gusto en su pureza, no se puede encontrar en él este paso; es lo que interesa
investigar.



XLII




Del interés intelectual de lo bello

Es necesario rendir homenaje a las excelentes intenciones de los que, queriendo referir al
fin ultimo de la humanidad, es decir al bien moral, todas las ocupaciones a que los hombres son
llevados por las disposiciones interiores de su naturaleza, han considerado como un signo de un
buen caracter moral el mostrar un interés a lo bello en general. Mas otros les han opuesto, no sin
razon, el ejemplo de los talentos del gusto, que son ordinariamente vanos, fantasticos,
entregados a desastrosas pasiones, y que tendrian quiza menos derecho que nadie a creerse
superiores a los demas, por lo que se refiere a principios morales; y por consiguiente, parece que
el sentimiento de lo bello no es solamente (como es en efecto), especificamente diferente del
sentimiento moral, sino también que el interés que a él se puede referir, se conforma dificilmente
con el interés moral, y que no existe entre ellos afinidad interior.

Por lo que, yo concedo voluntariamente que el interés que se refiere a lo bello del arte (por
lo que entiendo también el uso artificial que se puede hacer de las bellezas de la naturaleza,
sirviéndose de ellas como de adornos, por consiguiente en un objeto de vanidad), no prueba un
espiritu que solamente se refiere o nos lleva al bien moral. Mas yo sostengo también, que
tomarse un interés inmediato por la belleza de la naturaleza (no solamente tener gusto para
juzgar), es siempre el signo de una alma buena; y que si este interés es habitual y se liga
voluntariamente a la contemplacién de la naturaleza, anuncia al menos una disposicion de
espiritu, favorable al sentimiento moral. Mas es necesario recordar bien que yo no hablo
propiamente aqui mas que de las bellas formas de la naturaleza, y que coloco accidentalmente
los atractivos que ésta junta ordinariamente con tanta profusién, por la que el interés que a ello
se refiere es ciertamente inmediato, mas sin embargo, empirico.

El que contempla en la soledad (y sin tener por objeto comunicar sus observaciones a los
demas) la belleza de una flor silvestre, de un pajaro, de un insecto, o de alguna otra cosa
semejante, para admirarla y quererla, y siente no hallar esta cosa en la naturaleza, aunque le
proporcionara algun dano, independientemente de todas las ventajas que de ella pudiera sacar,
aquel refiere a la belleza de la naturaleza, un interés inmediato o intelectual. No es solamente la
produccién de la naturaleza lo que le agrada por su forma, sino también la existencia de esta
produccion, sin que ningun atractivo sensible entre en ella o se le refiera fin alguno.

Notemos, que si ocultamente se enganase este amante de lo bello, plantando en la tierra
flores artificiales (imitando perfectamente las flores naturales), o colocando sobre las ramas de
los arboles, pajaros artisticamente formados, y se le descubriese después el artificio, este interés
inmediato que al pronto habia tomado por estos objetos, desapareceria muy pronto, y quiza daria
el puesto a otro, a un interés de vanidad, es decir, al deseo de adornar de ellos su cuarto, para
presentar una muestra. Es necesario, que al ver una belleza de la naturaleza, tengamos el
pensamiento de que es la naturaleza misma quien la ha producido, y solamente sobre este
pensamiento es sobre el que se funda el interés inmediato que nos tomamos. De lo contrario, no
habria mas que un simple juicio del gusto despojado de todo interés, o un juicio ligado a un
interés mediato, es decir, a un interés que viene de la sociedad; y esta ultima especie de interés
no suministra ninguna senal cierta de disposiciones moralmente buenas.

Esta ventaja que tiene la belleza natural, sobre la belleza artistica de ejercitar sélo un interés
inmediato, aunque pueda ser ciertamente sobrepujada por esta, en cuanto a la forma, esta
ventaja concierta con el espiritu sélido y purificado de todos los hombres que han cultivado su
sentimiento moral. Si un hombre teniendo bastante gusto para apreciar las producciones de las
bellas artes con la mayor exactitud y finura, abandona sin pesar el cuarto donde brillan estas
bellezas que satisfacen la vanidad, y busca la belleza de la naturaleza para encontrar en ella
como un deleite que sostiene su espiritu en este camino cuyo término jamas se puede tocar,
consideraremos con respeto esta preferencia, y supondremos a este hombre un alma bella, que
no atribuiremos a un inteligente o a un amante, porque experimente interés por los objetos del
arte. 4 Cual es, pues, la diferencia de estas apreciaciones tan diversas de las dos especies de
objetos que en el simple juicio del gusto se disputarian a porfia la superioridad?

Nosotros tenemos una facultad de juzgar puramente estética, es decir, una facultad de



juzgar de las formas sin conceptos, y de hallar en el sdélo juicio que de ellas formamos una
satisfaccion de la que al mismo tiempo hacemos una regla para cada uno, sin que este juicio se
funde en un interés ni produzca ninguno. De otro lado, tenemos también una facultad de juzgar
intelectual, que determina por las simples formas, maximas practicas (en tanto que son propias
para fundar por si mismas una legislacién universal), una satisfaccion a priori, de la que hacemos
una ley para cada uno, y que no se funde sobre ningun interés, pero produce uno. El placer es,
en el primer juicio, el del gusto; en el segundo, el del sentimiento moral.

Mas la razoén interesa por lo mismo que las ideas (por las cuales ella produce en el
sentimiento moral un interés inmediato) tienen también una realidad del objeto, es decir, por
aquello que la naturaleza revela, al menos por cualquier traza o cualquier signo, un principio que
nos autoriza a admitir una concordancia regular entre sus producciones y la satisfaccion que
somos capaces de experimentar independientemente de todo interés (y que no conocemos a
priori como una ley para cada uno, sin poderlo fundar sobre pruebas). La razén debe, pues,
tomarse un interés en toda manifestacion de la naturaleza que realiza semejante acuerdo; por
consiguiente, el espiritu no puede reflexionar sobre la belleza de la naturaleza, sin hallarse al
mismo tiempo interesado en ella. Pero este interés es moral por asociacion; y el que toma interés
por la belleza de la naturaleza, no puede hacerlo mas que a condicidn de haber sabido unir un
gran interés al bien moral. Hay, pues, razéon para suponer al menos buenas disposiciones
morales en aquel a quien interesa inmediatamente la belleza de la naturaleza.

Se dira que esta interpretacion de los juicios estéticos que les supone una especie de
parentesco con el sentimiento moral, parece muy reducida para que se la pueda considerar
como la verdadera explicacion del lenguaje simbdlico que la naturaleza nos habla en sus bellas
formas. Mas ahora este interés inmediato que se refiere a lo bello de la naturaleza no es
realmente comun; no es propio mas que de aquellos, cuyo espiritu ha sido ya cultivado para lo
bello, 0 es eminentemente propio para recibir esta cultura; en aquellos, la analogia que existe
entre el juicio puro del gusto (que sin depender de ningun interés, nos hace experimentar una
satisfaccion, y la representa al mismo tiempo a priori como conviniendo a la humanidad en
general), y el juicio moral que llega al mismo resultado por medio de conceptos, aun sin los
auxilios de una reflexion clara, sutil y premeditada, esta analogia comunica al objeto del primer
juicio un interés inmediato igual al del objeto del segundo: solamente que mientras aquel es
libre, este esta fundado sobre leyes objetivas. Ailadamos a esto la admiracion de estas bellas
producciones de la naturaleza, en donde ésta se muestra artista, no por efecto de la casualidad,
sino como con intencion, siguiendo un orden regular, y nos revelara una finalidad, cuyo objeto no
hallamos en ninguna parte fuera, de suerte que lo buscamos naturalmente en nosotros mismos,
en el objeto final de nuestra existencia, saber, en el destino moral (la investigacion del principio
de la posibilidad de esta finalidad de la naturaleza se presenta en la teleologia).

Es facil mostrar que la satisfaccion, referente a las bellas artes, no se halla ligado a un
interés inmediato, como el que se refiere a la bella naturaleza.

En efecto; o bien una obra de arte es una imitacion de la naturaleza, que llega hasta producir
ilusién, y entonces produce el mismo efecto que una belleza natural (pues que como tal se toma);
o bien tiene visiblemente por objeto el satisfacernos, y entonces la satisfaccion que se refiriera a
esta obra, seria en verdad producida inmediatamente por el gusto; mas en esto no habria otro
interés que el que se refiriera inmediatamente a la causa misma o al principio de esta obra, es
decir, a un arte que no puede interesar mas que por su objeto, y nunca por si mismo. Se dira
quizas que hay casos en que los objetos de la naturaleza no nos interesan por su belleza, sino
en tanto que les asociamos una idea moral; mas en esto no son estos objetos mismos los que
interesan inmediatamente; es la cualidad que tiene la naturaleza de ser propia para una
asociacién de este género, que le pertenece esencialmente.

Los atractivos que se hallan en la bella naturaleza, y que muchas veces se hallan, por
decirlo asi, tan fundidos con las bellas formas, pertenecen o a las condiciones de la luz (que
forman el color) o a las modificaciones del sonido (que forman los tonos). Estas son alli, en
efecto, las solas sensaciones que no ocasionan unicamente un sentimiento de los sentidos, sino
aun una reflexion sobre la forma de estas modificaciones de los sentidos, que contiene de este
modo como un lenguaje que nos pone en comunicacion con la naturaleza, y parece tener un
sentido superior. Asi el color blanco de lis parece disponer al alma a las ideas de inocencia, y si
se sigue el orden de los siete colores desde el rojo al violado, se encuentra en ellos el simbolo



de las ideas: 1.°, de la sublimidad; 2.°, del valor; 3.°, del candor; 4.°, de la afabilidad; 5.°, de la
modestia; 6.°, de la constancia y 7.°, de la ternura. El canto de las aves anuncia la alegria y el
contento de la existencia. Al menos interpretamos asi la naturaleza, sea o no este su fin. Mas
este interés que tomamos en efecto por la belleza, no se reduce mas que a la belleza de la
naturaleza; desaparece desde que se nota que somos engafados, y que lo que la excitaba no
era mas que el arte, hasta tal punto, que el gusto no puede hallar en esto nada de bello, ni la
vista nada de atractivo. No hay nada que los poetas hayan ensalzado, mas que hayan hallado
mas delicioso que el canto del ruisefior que se hace oir en una selva solitaria durante la calma
de una noche de estio, a la dulce claridad de la luna. Sin embargo, si alguno, queriendo agradar
y para entretener sus convidados los conduce, bajo pretexto de hacerles respirar el aire de los
campos, cerca de un bosque donde no existe ningun cantor de esta especie, sino donde se ha
ocultado un joven revoltoso que sabe perfectamente imitar el canto de esta ave (con una cafia o
con un junco), asi que se aperciban el ardid nadie podra escuchar mas este canto que sofiaba
momentos antes tan encantador; y lo mismo sucedera con el canto de las demas aves. No hay
mas que la naturaleza, o lo que tomamos como la naturaleza, que pueda hacernos referir a lo
bello un interés inmediato; y esto es verdad con mayor motivo cuando queremos exigir de otros
este interés, como sucede, en efecto, cuando tenemos por groseros y sin elevacion, a estos
hombres que no tienen el sentimiento de la bella naturaleza (porque nombramos asi la
capacidad que nos hace hallar un interés en la contemplacion de la naturaleza), y que en la
mesa no piensan mas que en el goce de los sentidos.



XL




Del arte en general

1. El arte se distingue de la naturaleza como hacer (facere), se distingue de obrar (agere) y
hay entre una produccion de la naturaleza, la diferencia de una obra (opus) a un efecto (effectus).

No se deberia aplicar propiamente el nombre de arte mas que las cosas producidas con
libertad, es decir, con una voluntad que toma la razdn por principio de sus acciones. En efecto;
aunque se quiera llamar obras de arte las producciones de las abejas (los surcos de cera
regularmente construidos), no se habla asi mas que por analogia; porque desde que nos
apercibimos que su trabajo no esta fundado sobre una reflexién que les sea propia, se dice que
es una produccion de su naturaleza (del instinto) y se aplica el arte a su criador.

Cuando al cavar en un huerto se halla como sucede muchas veces, un trozo de madera
tallada, no se dice que es una produccién de la naturaleza, sino del arte; la causa eficiente de
esta produccién ha concebido un fin, al cual debe su forma este objeto. Ademas, se reconoce
también el arte en todas las cosas que son tales, que su causa, antes de producirlas, ha debido
tener la representacion de ellas (como sucede en las abejas), sin concebirlas sin embargo, como
efectos; pero cuando se nombra simplemente obra de arte, para distinguirla de un efecto de la
naturaleza, se entiende siempre por esto una obra de los hombres.

2. El arte en tanto que habilidad del hombre, se distingue también de la ciencia como poder,
de saber, como la facultad practica, de la facultad tedrica; como la técnica de la teoria (como por
ejemplo, la agricultura de la geometria). Y asi una cosa que se puede hacer, desde que se sabe
lo que se ha de hacer, y se conoce suficientemente el medio que se ha de emplear para alcanzar
el efecto deseado, no es precisamente del arte. No se debe buscar el arte mas que alli donde el
conocimiento perfecto de una cosa no nos da al mismo tiempo la habilidad necesaria para
hacerlo. Camper describe muy exactamente la manera de hacer un buen zapato, mas

seguramente no ha podido hacer un buen zapato, mas seguramente no ha podido hacer

ninguno®°.

3. El arte se distingue también del oficio; el primero se llama liberal; el segundo puede
[lamarse mercenario. No se considera el arte mas que como un juego, es decir, como una
ocupacién agradable por si misma, y no se le atribuye otro fin; mas el oficio se mira como un
trabajo, es decir, tomo una ocupacion desagradable por si misma (penosa), que no atrae mas
que por el resultado que promete (por ejemplo, por el aliciente de la ganancia), y que por
consiguiente, encierra una especie de violencia. ;Se debe colocar en la jerarquia de las
profesiones el relojero entre los artistas, y los herreros, al contrario, entre los artesanos? Para
contestar esta pregunta es necesario otro medio de apreciacion que el que hemos tomado aqui;
es decir, que es necesario considerar la proporcién del talento que se exige en una y otra
profesion. Ademas, en lo que se llama las siete artes liberales, ¢no hay algunas que debemos
referir a la ciencia, y otras que debemos acercar al oficio? Es una cuestion, pues, de la que yo no
quiero hablar aqui. Mas lo que hay de cierto, es que en todas las artes hay algo de fuerza, o
como se dice, un mecanismo, sin el cual el espiritu, que debe hallarse libre en el arte, y que solo
anima la obra, no podria tomar cuerpo, y se evaporaria todo entero (por ejemplo, en la poesia, la
correccion y la riqueza del lenguaje, asi como la prosodia y la medida). Es bueno hacer esta
observacién en un tiempo en que ciertos pedagogos creen hacer el mayor servicio a las artes
liberales, descartando de estas toda especie de violencia, y cambiando el trabajo en puro juego.



XLIV




De las bellas artes

No hay ciencia de lo bello, sino solamente una critica de lo bello; del mismo modo que no
hay bellas ciencias, sino solamente bellas artes. En efecto; en primer lugar; si hubiera una
ciencia de lo bello, se decidiria cientificamente, es decir, por medio de argumentos, si una cosa
debe ser 0 no tenida por bella, y entonces el juicio sobre la belleza, entrando en la esfera de la
ciencia, no seria un juicio del gusto. Y, en segundo lugar, una ciencia que, como tal, debe ser
bella, es un contrasentido. Porque si se le pregunta a titulo de ciencia, por principios o por
pruebas, se nos contestaria por medio de buenas palabras®'. Lo que ha dado lugar sin duda a la
expresion usada de bellas ciencias, es que se ha observado muy bien que las bellas artes, para
alcanzar toda su perfeccion, exigen mucha ciencia, por ejemplo, el conocimiento de lenguas
antiguas, la asidua lectura de autores considerados como clasicos, la historia, el conocimiento
de antigledades, etc.; y es porque estas ciencias historicas deben necesariamente servir de
preparacion o de fundamento a las bellas artes, y también porque se ha comprendido en ellas el
conocimiento mismo de las bellas artes (de la elocuencia y de la poesia) y por una especie de
trasposicion se han llamado a las mismas bellas ciencias.

Cuando el arte, conformandose con el conocimiento de un objeto posible, se limita a hacer
para realizarlo todo lo que es necesario, es mecanico; pero si se tiene por fin inmediato el
sentimiento del placer, es estéfico. El arte estético comprende las artes agradables y las bellas
artes, segun que tiene por objeto el asociar el placer a las representaciones, en tanto que
simples sensaciones, o en tanto que especies de conocimiento.

Las artes agradables son las que no tienen otro fin que el goce; tales son todos estos
atractivos que pueden encantar a una reunidn en la mesa, como relatar de una manera
agradable, empefar o interesar la reunién en una conversacion llena de abandono y vivacidad,
elevarla por el chiste y la risa a un cierto tono de gracia, en el que en cierto modo se puede decir
todo lo que se quiera, y en donde nadie quiere tener que responder de lo que ha dicho, puesto
gue no se piensa mas que en alimentar el entretenimiento del momento, y no en suministrar una
materia fija a la reflexion y a la discusidn. (Es necesario referir a esta especie de artes el del
servicio de la mesa, y aun la musica que se emplea en las grandes comidas, que no tiene otro
objeto que entretener los espiritus por medio de sonidos agradables en el tono de la gracia, y
que permite a los vecinos conversar libremente entre si, sin que nadie ponga la menor atencién
en la composicion de esta musica.) Colocaremos también en la misma clase todos los juegos
que no ofrecen otro interés que un pasatiempo.

Las bellas artes, por el contrario, son especies de representaciones, que tienen su fin en si
mismas, y que sin otro objeto, favorecen sin embargo, la cultura de las facultades del espiritu en
su relacion con la vida social.

La propiedad que tiene un placer de poder ser universalmente participada, supone que
aquél no es un placer del goce, derivado de la pura sensacion, sino de la reflexion; y asi las artes
estéticas, en tanto que bellas artes, tienen por regla el juicio reflexivo, y no la sensacion.



XLV




Las bellas artes deben hacer el efecto que la
naturaleza

Ante una produccion de las bellas artes, es necesario que tengamos la conciencia de que es
una produccién del arte, y no de la naturaleza, pero también es necesario que la finalidad de la
forma de esta produccién aparezca tan independientemente de toda violencia de reglas
arbitrarias, como si fuera simplemente una produccién de la naturaleza. Sobre este sentimiento
del libre, pero armonioso juego de nuestras facultades de conocer, es sobre el que descansa
este placer, que sélo puede ser universalmente participado, sin que por esto se apoye sobre
conceptos. Hemos visto que la naturaleza es bella cuando hace el efecto del arte; el arte a su vez
no puede llamarse bello mas que cuando, aunque, tengamos conciencia de que es arte, nos
haga el efecto de la naturaleza.

Que se trate de la naturaleza o del arte, podemos decir generalmente que es bello aquello
que agrada unicamente en el juicio que formamos de ello (no en la sensacion, ni por medio de
un concepto). Por lo que, el arte tiene siempre un designio determinado de producir alguna cosa.
Mas si no se tratase mas que de una simple sensacién (alguna cosa puramente subjetiva), que
debiera estar acompafada de placer, esta produccion no agradaria en el juicio mas que por
medio de una sensacion de los sentidos. De otro lado, si el designio concierne a un objeto
determinado, el objeto producido por el arte no agradara mas que por medio de conceptos. En
los dos casos, el arte no agrada unicamente en el juicio, es decir, no agradaria como bello, sino
COmMo mecanico.

Asi una finalidad de una produccion en las bellas artes, aunque tenga un designio, no debe
dejarlo aparecer, es decir, que las bellas artes deben hacer el efecto de la naturaleza, aunque se
tenga conciencia de que son artes. Por lo que una produccion del arte hace el efecto de la
naturaleza, cuando se halla que las reglas, conforme a las cuales unicamente esta produccion
puede ser lo que debe ser, han sido exactamente observadas, pero que no deja aparecer el
esfuerzo, que no descubre la forma de la escuela, y no recuerda en cierto modo que la regla
estaba en los ojos del artista, y que encadenaba las facultades de su espiritu.



XLVI




Las bellas artes son artes del genio

El genio es el talento (don natural) que da al arte su regla. Como el talento o el poder
creador que posee el artista es innato, y pertenece por tanto a la naturaleza, se podria decir
también que el genio es la cualidad innata del espiritu (ingenium), por la cual la naturaleza da la
regla al arte.

Sea lo que fuere de esta definicion, ya sea arbitraria, ya sea o no conforme al concepto que
asociamos por costumbre a la palabra genio (lo que examinaremos en el parrafo siguiente),
siempre se puede probar de antemano, que, conforme al sentido aqui adoptado, las bellas artes
deben ser consideradas necesariamente como artes del genio.

En efecto; todo arte supone reglas, por cuyo medio es representada como posible una
produccién artistica. Mas el concepto de las bellas artes no permite que el juicio formado sobre la
belleza de sus producciones, sea derivado de regla alguna que tenga por principio un concepto,
y que, por consiguiente, nos muestre como es posible la cosa. Asi las bellas artes no pueden
hallar por si mismas la regla que deben seguir en sus producciones. Por lo que, como sin regla
anterior una produccién no puede recibir el nombre de arte, es necesario que la naturaleza de al
arte la regla en el sujeto (y esto por la armonia de sus facultades), es decir que las bellas artes no
son posibles mas que como producciones del genio.

Es facil, sin embargo, comprender lo que sigue:

1.° El genio es el talento de producir aquello de que no se puede dar una regla determinada,
y no la habilidad que se puede mostrar, haciendo lo que se puede aprender, segun una regla;
por consiguiente, la originalidad es su primera cualidad. 2.° Como en esto puede haber
originales extravagantes, sus producciones deben ser modelos, deben ser ejemplares, y por
consiguiente, originales por si mismas; deben poderse ofrecer a la imitacion, es decir, servir de
medida o de regla de apreciacion. 3.° No puede por si mismo describir a mostrar cientificamente
cdmo ejecuta sus producciones, pero da la regla para una inspiracion de la naturaleza, y de este
modo el autor de una produccion, siendo deudor a su genio, no sabe él mismo como se hallan en
él las ideas; no esta en su poder formar otras semejantes gradual y metddicamente, y comunicar
a los demas preceptos que les pongan en condiciones de poder ejecutar semejantes
producciones. (Por esto es sin duda por lo que la palabra genio se ha sacado de la latina genius,
que significa el espiritu propio particular, que ha sido concedido a un hombre al nacer, que le
protege, le dirige y le inspira ideas originales.)

4.° La naturaleza no da por medio del genio reglas a la ciencia, sino al arte, y aun no se
debe aplicar esto mas que a las bellas artes.



XLVII




Explicacion y confirmacion de la anterior
definicién del genio

Todos estan conformes en reconocer que el genio es en un todo opuesto al espiritu de
imitacion. Por lo que, como aprender, no es otra cosa que imitar, la mayor capacidad, la mayor
facilidad para aprender, no puede como tal, pasar por propia del genero. Mucho mas, para
llamarse genio, no basta pensar y meditar, por si mismo, y no limitarse a lo que otros han
pensado, ni aun basta hacer descubrimientos en el arte y en la ciencia, y ser lo que se llama una
gran cabeza (por oposicion a estos espiritus, que no saben mas que aprender o imitar a que se
llama papagayos)®?; es que esto que se halla de este modo, se hubiera podido aprender, lo que
se alcanza por medio de reglas, y siguiendo el camino de la especulacién y la reflexién, y esto
no se distingue de lo que se puede aprender por el estudio y la imitacion. Asi, todo lo que
Newton ha expuesto en su inmortal obra de los principios de la filosofia natural, por gran talento
que haya necesitado para hallar tales cosas, se puede aprender; pero no se puede aprender a
componer bellos versos, por mas detallados que sean los preceptos de la poesia, y por mas
excelentes que sean los modelos. La razdn de esto es que Newton podia, no solamente para si
mismo, sino para todos, hacer, por decirlo asi, visibles, y marcar para sus sucesores todos los
pasos que él tuvo que dar desde los primeros elementos de la geometria, hasta los mas grandes
y profundos descubrimientos, mientras que un Homero o un Wieland no pueden mostrar como
sus ideas tan ricas para la imaginacién, y al mismo tiempo tan llenas para el pensamiento, han
podido caer y concertarse en su cabeza, porque ellos no lo sabian por si mismos, y no podian
hacerlo aprender a los demas. EI mayor inventor, tratandose de la ciencia, no difiere mas que en
el grado del mas laborioso imitador; mas difiere especificamente del que la naturaleza ha
producido para las bellas artes. Esto no es que queramos rebajar aqui los grandes hombres, a
los cuales, el genio humano debe tanto reconocimiento, ante los favores de los que la naturaleza
llama artistas. Como los primeros, son destinados por su talento a concurrir al perfeccionamiento
progresivo y creciente de los conocimientos y de todas las ventajas que de estos dependen; asi
como a la instruccion del género humano, tienen en esto una gran superioridad sobre aquellos.
En efecto; el arte no es como la ciencia; se reduce en cierta parte, porque tiene limites que no
puede pasar, y estos limites han sido sin duda alcanzados después de mucho tiempo, y no
pueden evitarse; ademas la habilidad que hace el genio del artista no se puede comunicar, la
recibe inmediatamente de mano de la naturaleza, y muere con él, hasta que la naturaleza
produce otra tan felizmente concebida, y que no tiene necesidad mas que de un ejemplo para
ejercer a su vez su talento.

Si la regla del arte (de las bellas artes) es un don natural, ;de qué especie es, pues, esta
regla? Ella no puede reducirse a formula y servir de precepto, porque de otro modo el juicio
sobre lo bello podria ser determinado conforme a conceptos; mas es necesario abstraerla del
efecto, es decir, de la produccidn, sobre que puedan otros ensayar su propio talento, sirviéndose
de ella como de un modelo que imitar, y no que copiar. ;Como es esto posible? Es dificil de
explicar. Las ideas del artista excitan ideas semejantes en su discipulo, si la naturaleza le ha
dotado de las mismas facultades y en la misma proporcion. Los modelos de las bellas artes son,
pues, los solos medios que pueden transmitir el arte a la posteridad; simples descripciones no
podrian tener el mismo resultado, principalmente en relacién a la palabra, y en esta especie de
artes no se tienen por clasicos mas que los modelos tomados de las lenguas antiguas, y
derivados de las lenguas sabias.

Aunque existe una gran diferencia entre las artes mecanicas y las bellas artes, no exigiendo
las primeras otra cosa que aplicacion y estudio, pidiendo las otras genio todas las bellas artes,
sin excepcién, encierran algo de mecanico, que se puede comprender y seguir por medio de
reglas, y suponen, por consiguiente, como condicion esencial, algo en ellas que tienen de
escuela. Porque nos proponemos un fin o de lo contrario no habria produccion del arte, sino por
casualidad. Por lo que, para poner en ejecucion lo que nos proponemos hacer, son necesarias
reglas determinadas, a las cuales no nos podemos sustraer. Mas como la originalidad del talento



es uno de los caracteres esenciales (no digo el unico) del genio, se ven pobres espiritus que
creen mostrar un genio distinguido, separandose de la violencia de las reglas, y se imaginan que
se hace mejor figura sobre un caballo fogoso que sobre un caballo domado. El genio se limita a
suministrar una rica materia a las producciones de las bellas artes; para trabajar esta materia y
darle una forma, es necesario un talento formado por la escuela y capaz de hacer de aquello un
uso que pueda aprobar el Juicio. Mas es algo ridiculo que un hombre hable y resuelva como un
genio en las cosas que exigen de parte de la razon las mas laboriosas investigaciones; y yo no
sé cual se presta mas a la risa, el charlatdn que extiende a su alrededor una gran humareda en
donde no se pueden distinguir claramente los objetos, pero donde se imagina de ellos tanto mas,
o el publico que cree sencillamente, que si no se puede discernir y comprender claramente la
mejor parte de lo que se le presenta, es que le ofrecen en abundancia nuevas verdades,
mientras que trata de chapuces todo trabajo, detallado (que establece justas definiciones y
emprende un examen metodico de los principios).



XLVII




De la relacion del genio con el gusto

Para juzgar de los objetos bellos como tales, es necesario gusto; pero en las bellas artes, es
decir, para producir cosas bellas, o es necesario genio.

Si se considera el genio como un talento para las bellas artes (que es la significacidén propia
de la palabra), y bajo este punto de vista se le quisiera descomponer en las facultades que en él
deben concurrir, es necesario determinar primeramente de una manera exacta, la diferencia que
existe entre la belleza natural, cuya apreciacion no exige mas que gusto, y la belleza artistica,
cuya posibilidad (que es necesario también tener en cuenta en la apreciaciéon de un objeto de
arte) exige genio.

Una belleza natural es una cosa bella; la belleza artistica es una bella representaciéon de
una cosa.

Para juzgar una belleza natural como tal, no tengo necesidad de tener previamente un
concepto de lo que debe ser la cosa, es decir, no tengo necesidad de conocer su finalidad
material (el fin), sino basta que la forma sola de esta como independiente de todo conocimiento
de su fin, me agrade por si misma en el juicio. Mas si el objeto es dado por una produccion del
arte y se le ha de declarar bello como tal, el arte suponiendo siempre un fin en su causa (y en la
causalidad de esta), debe al pronto apoyarse sobre un concepto de lo que debe ser la cosa; y
como la concordancia de los diversos elementos de una cosa con su destino ulterior o su fin,
constituye la perfeccion de esta cosa, se sigue que en la apreciacion de la belleza artistica, la
perfeccion debe también tomarse en consideracién, lo que no tiene lugar en la apreciacion de
una belleza natural (en tanto que sea tal). Es verdad, que para juzgar de la belleza de los objetos
de la naturaleza, particularmente de los seres animados, como por ejemplo, el hombre o el
caballo, tomamos generalmente en consideracion la finalidad objetiva de estos seres, mas
entonces nuestro juicio no es un juicio puro, estético, es decir, un simple juicio del gusto;
nosotros no juzgamos la naturaleza como haciendo el efecto del arte, sino como siendo un arte
(aunque sobrehumano), y el juicio teleolégico es aqui para el juicio estético un principio y una
condicidn, que este debe tener en cuenta. En semejante caso, cuando por ejemplo se dice «es
una bella mujer», no se piensa en el hecho otra cosa, sino que la naturaleza representa en esta
forma los fines que se propone en el cuerpo de la mujer; porque ademas de la simple forma es
necesario todavia que haya relacion a un concepto, de suerte que el juicio formado sobre el
objeto es un juicio estético y logico a la vez.

Las bellas artes tienen esta ventaja; que hacen bellas las cosas que en la naturaleza serian
odiosas y desagradables®. Las fiebres, las demas enfermedades, los reveses en la guerra y
todos los desastres de este género, pueden describirse y aun representarse por la pintura y venir
a ser bellezas. No hay mas que una especie de cosas odiosas que no se pueden representar
conforme a la naturaleza, sin destruir toda satisfaccion estética y por consiguiente la belleza
artistica; estas son las que excitan el disgusto. En efecto; como en esta singular sensacién que
no descansa mas que sobre la imaginacién, rechazamos con fuerza un objeto que sin embargo,
se nos ofrece como un objeto de placer, no distinguimos en nuestra sensacion la representacion
artistica del objeto de la naturaleza de este objefo mismo, y entonces nos es imposible hallar
bella esta representacién. También la escultura, en donde parece confundirse el arte con la
naturaleza, tiene en entredicho la representacion inmediata de los objetos odiosos, y no permite,
por ejemplo, representar la muerte (de la que hace un bello genio), o el espiritu belicoso (del que
hace a Marte), mas que por medio de una alegoria o de atributos que hacen un buen efecto, y por
consiguiente, de una manera indirecta que llama la reflexién de la razén, y no se reduce
solamente al juicio estético.

He aqui, pues, la bella representacion de un objeto, la cual no es propiamente mas que la
forma de la exhibicién de un concepto que por esto se comunica universalmente. Mas para dar
cierta forma a las producciones de las bellas artes, no se necesita mas que gusto; con el gusto,
con un gusto ejercitado y corregido por numerosos ejemplos sacados de la naturaleza o del arte,
es como el artista aprecia su obra, y después de muchos ensayos, muchas veces penosos, halla
por ultimo una forma que le satisface. Esta forma no es, pues, como una cosa de inspiracion, o el



efecto del libre vuelo de las facultades del espiritu, sino el resultado de largos y penosos
esfuerzos, por los cuales el artista busca siempre el hacer lo mas conforme a un pensamiento,
conservando siempre la libertad del juego de sus facultades. Pero el gusto no es mas que una
facultad de juzgar; ésta no es un poder creador; y lo que le conviene no es por esta razén una
obra de bellas artes; esta puede ser una produccion que pertenezca a las artes utiles y
mecanicas, y aun a la ciencia, y ser el efecto de reglas determinadas que se pueden aprender o
que se deben seguir con exactitud. En este caso la forma que da a su obra no es mas que un
medio que se emplea para recomendarla y extenderla, haciéndola capaz de agradar, y aunque
ligada a un fin determinado, permite cierta libertad. Asi se quiere que un servicio de mesa, que
un tratado de moral, y aun que un discurso tengan la forma de las bellas artes, pero sin que
aparezca como buscado, y por esto no se dice que son obras de las bellas artes. Un poema, un
trozo musica, una galeria de cuadros, etc., he aqui lo que se atribuye a las bellas artes; y en una
obra dada como perteneciente a las bellas artes, se puede muchas veces hallar el genio sin
gusto, o el gusto sin genio.



XLIX




De las facultades del espiritu que constituyen el
genio

Se dice de ciertas producciones que se deben poder considerar, en parte al menos, como

obras de las bellas artes, que no tienen alma®*, aunque, bajo el respecto del gusto, no haya en
ellas nada que reprender. Un poema puede ser muy claro, muy elegante, mas no tener alma.
Una historia es exacta y bien ordenada, mas le falta el alma. Un discurso solemne es sélido y al
mismo tiempo adornado, pero sin alma. Muchas conversaciones no dejan de tener interés, pero
no tienen alma. Se dice de una mujer que es linda, agradable en la conversacion, graciosa, mas
sin alma. ;,Qué es lo que se entiende aqui por alma? El alma en el sentido estético es el
principio vivificante del espiritu. Mas lo que sirve a este principio para animar el espiritu, la
materia que emplea en su fin, es lo que da un feliz vuelo a las facultades del espiritu, es decir, lo
que las pone en juego, de tal suerte que este juego se entretiene en si y fortifica aun las
facultades que en él se ejercitan.

Por lo que yo sostengo que este principio no es otra cosa que la facultad de exhibicion de
ideas estéticas; y por idea estética entiendo una representaciéon de la imaginacion, que da
ocasion a muchos pensamientos, sin que ninguno sea determinado, es decir, sin que ningun
concepto le pueda ser adecuado, y que por consiguiente, ninguna palabra puede perfectamente
expresarla ni hacerla comprender. Se ve facilmente que es la dependiente de una idea racional y
que, por el contrario, es un concepto al cual no se puede hallar intuicién (representacién de la
imaginacion) adecuada.

La imaginacién (como facultad de conocer productiva), tiene un gran poder creador, como
otra naturaleza, con la materia que le suministra la naturaleza real. Ella sabe encantarnos alla
donde la experiencia nos parece muy trivial; transforma esta sintiendo siempre las leyes de
analogia, mas también conforme a principios que tienen un mas alto origen, que tienen su fuente
en la razén (y que son tan naturales para nosotros como aquellos conforme a los que recibe el
entendimiento la naturaleza empirica); y en esto nos sentimos independientes de la ley de
asociacion (la cual es inherente al uso empirico de la imaginacion), porque si es en virtud de esta
ley como nosotros sacamos de la naturaleza la materia que necesitamos, la aplicamos a un uso
superior y que excede la naturaleza.

Se puede dar el nombre de ideas a las representaciones de la imaginacion; porque de una
parte ellas tienden al menos a algo que se halla mas alla de los limites de la experiencia, y
buscan de este modo aproximarse a la exhibicién de los conceptos de la razén (de las ideas
intelectuales), lo que les da una apariencia de realidad objetiva; y de otra parte, o que es el
principal motivo, no se puede tener concepto adecuado de estas representaciones, en tanto que

intuiciones internas. El poeta ensaya hacer sensibles®® las ideas de seres invisibles, el reino de
los bienaventurados, el infierno, la eternidad, la creacion, etc.; 0 mas todavia, tomando las cosas
de que la experiencia les da ejemplo, como la muerte, la envidia y todos los vicios, el amor, la
gloria, etc., y trasportandolos mas alla de la experiencia, su imaginacion, que rivaliza con su
razon en la prosecucion de un maximum, las representa a los sentidos con una perfeccion de
que la naturaleza no ofrece ejemplos. Aun en la poesia es donde la facultad de las ideas
estéticas puede revelar todo su poder. Mas esta facultad, considerada en si misma, no es
propiamente mas que un talento (de la imaginacion).

Si se coloca bajo un concepto una representacion de la imaginacion, que entre en la
exhibicién de este concepto, mas que por si mismo despierta el pensamiento, sin poder reducirse
a un concepto determinado, y extiende de este modo estéticamente el concepto mismo de una
manera indeterminada, la imaginacion es entonces creadora y pone en movimiento la facultad de
las ideas intelectuales (la razén), de manera que se extienda el pensamiento formado con
ocasion de una representaciéon (lo que es ciertamente propio del concepto del objeto), mucho
mas alla de lo que se puede percibir y discernir claramente.

Estas formas que no constituyen la exhibicion de un concepto dado, sino que expresan
solamente, en tanto que representaciones secundarias de la imaginacion, las consecuencias



que a ellas son inherentes, y la afinidad de este concepto con otro, se llaman atributos (estéticos)
de un objeto, cuyos conceptos, en tanto que idea racional, no pueden hallar exhibicion
adecuada. Asi el aguila que tiene la fuerza en sus ufas, es un atributo del poderoso rey de los
cielos, y el pavo real un atributo de su magnifica esposa. Estos no representan como los atributos
I6gicos, lo que contienen nuestros conceptos de la sublimidad y de la majestad de la creacion,
sino alguna otra cosa en que la imaginacién halla ocasion de ejercitarse sobre una multitud de
representaciones analogas, que hacen pensar mas alla de lo que se puede expresar en un
concepto determinado por palabras, y suministran una idea estética que reemplaza por la idea
racional, la exhibicidn légica que anima verdaderamente el espiritu, abriéndole una perspectiva
sobre un campo inmenso de representaciones analogas. Las bellas artes no proceden de este
modo solamente en la pintura, en la escultura (en donde los atributos son ordinariamente
empleados), sino que la poesia y la elocuencia deben el alma que vivifica sus obras a los
atributos estéticos de los objetos que acompafian los atributos l6gicos, y que dan el vuelo a la
imaginacion, y nos hacen pensar, aunque de una manera confusa, mucho mas de lo que puede
comprender un concepto, o hacer una expresion determinada. Me limitaré para ser breve, a un
pequefio numero de ejemplos.

Cuando el gran Federico, en una de sus poesias, se expresa asi®®:

Si, finaran sin turbacién y moriran sin pena— Dejando el universo lleno de nuestros
beneficios.— Asi el astro del dia al fin de su carrera,— Extiende sobre el horizonte una apacible
luz—Y los ultimos rayos que lanza sobre el aire— Son los ultimos suspiros que al universo da.

Vivifica esta idea, que la razdn le suministra, con un alma cosmopolita hasta el fin de la vida,
por un atributo que asocia a la imaginacion (evocando el recuerdo de todo lo que hay de
delicioso en una noche serena, sucediendo a un dia bello de verano), y despierta una multitud de
sensaciones y de representaciones secundarias, para las cuales no se encuentra expresion.
Reciprocamente, un concepto intelectual puede servir de atributo a una representacién de los
sentidos, y animarlo por medio de una idea supra-sensible; mas no se aplica a este uso sino un
elemento estético, subjetivamente inherente a la conciencia de lo supra-sensible. Asi, por
ejemplo, un poeta®’ dice en la descripcion de una bella mafiana: «La luz del sol resplandecia
como resplandece la calma en el seno de la virtud.» La conciencia de la virtud, cuando uno se
pone con el pensamiento en lugar de un hombre virtuoso, extiende en el espiritu una multitud de
sentimientos sublimes y tranquilos, y nos abre una perspectiva sin limites sobre un porvenir de
dichas, que no puede mostrar perfectamente ninguna expresién determinada®®.

En una palabra, la idea estética es una representacion de la imaginacion asociada a un
concepto dado, y ligada a una variedad tal de representaciones parciales, libremente puestas en
juego, que no se puede hallar expresion que las designe en un concepto determinado; una
representacion, por consiguiente, que afiade muchos inefables pensamientos cuyo sentimiento
anima las facultades de conocer, y vivifica la letra por medio del alma.

Las facultades del espiritu, cuya unién (en cierto respecto) constituye el genio, son, pues, la
imaginacion y el entendimiento. Mas en tanto que la imaginacion, aplicada al conocimiento, quita
la violencia del entendimiento y se halla sometida a la condicion de apropiarse al concepto que
suministra, bajo el punto de vista estético, por el contrario, es libre. Ademas, su acuerdo con un
concepto suministra espontaneamente al entendimiento materia rica y no desenvuelta, en la cual
éste no sofiaba en su concepto, sino que la emplea menos objetivamente, en vista del
conocimiento, que subjetivamente, puesto que ella anima las facultades de conocer, y por
consiguiente, se aplica también, aunque indirectamente a los conocimientos. De donde se sigue,
qgue el genio consiste propiamente en una feliz relacion de la imaginacion y el entendimiento,
que ninguna ciencia nos puede ensefar, ninguna aplicacion nos puede dar, por la cual
asociamos las ideas a un concepto dado, y hallamos de otro lado la expresion propia para
comunicar a otros la disposicion del espiritu que de esto resulta, que es como el
acompafamiento de este concepto.

A este ultimo talento es a lo que se da el nombre de alma; porque para expresar lo que hay
de inefable en la disposicién del espiritu, en que nos coloca una representacién determinada, y
hacerlo propio para ser universalmente participado, ya la expresion sea por medio del lenguaje,
ya por medio de la pintura, ya por las artes de adorno, se necesita una facultad que reciba, por
decirlo asi, de paso, el juego rapido de la imaginacion, y que lo una a un concepto que se pueda
participar, sin que haya en esto violencia por las reglas (un concepto que es por esto mismo



original, y nos descubre una nueva regla que no ha podido ser sacada de ningun principio ni de
ninguna regla anterior.)

Si a pesar de esto, después de este analisis, volvemos sobre la definicién que anteriormente
hemos dado del genio, hallamos: 1.°, que es un talento para el arte, y no para la ciencia, y que
deben presidir en sus operaciones reglas claramente establecidas; 2.°, que como talento artistico
supone un concepto determinado de su obra como de su objeto, y por consiguiente, el
entendimiento; pero también una representacion (aunque indeterminada) de la materia, es decir,
de la intuicién propia de la exhibicion de este concepto, y por tanto, una relacion de la
imaginacion al entendimiento; 3.°, que se revela menos alcanzando su fin en la exhibicion de un
concepto determinado, que presentando o expresando ideas estéticas, que suministran un rico
material para este mismo fin, y por consiguiente, presentando la imaginacion libre de la violencia
de las reglas, pero conforme al mismo tiempo con la exhibicion del concepto dado; 4.°, que por
ultimo, la finalidad subjetiva, que se revela espontaneamente en el libre concierto de la
imaginacion con la legalidad del entendimiento, supone tal proporcion y tal disposicion en estas
facultades, que no se puede llegar a ellas por la observancia de las reglas o de la ciencia, o por
una imitacién mecanica, sino que solo la naturaleza del sujeto puede producirla.

De todo esto resulta que el genio es la originalidad ejemplar del talento natural que revela
un sujeto en el libre ejercicio de sus facultades de conocer. De esta manera la obra de un genio
(considerada en lo que pertenece realmente al mismo, y no en lo del estudio o de la escuela) es
para otro genio un ejemplo, no para imitarlo (porque el genio de una obra, lo que constituye el
alma, desaparece en la imitacion) sino para seguirlo: ella despierta en el ultimo el sentimiento de
su propia originalidad, le excita a ejercer por si mismo su independencia, y asi es como el
talento, llegando a ser un modelo, da al arte una nueva regla. Pero como este favor de la
naturaleza que se llama genio es un raro fendmeno, su ejemplo produce entre los hombres de
mérito una escuela, en donde se les ensefia o donde se siguen metddicamente, las reglas que
se pueden sacar de las obras del mismo, y por esto las bellas artes no son mas que imitacion, de
la cual la naturaleza ha dado la regla por medio del genio.

Mas esta imitacion viene a ser una moneria®®, cuando el discipulo lo imita todo hasta las
cosas, que el genio no ha dejado pasar, a pesar de su defectuosidad, sino porque no podia
suprimirlas sin debilitar las ideas. No se debe ver alli un mérito mas que para el genio; cierto
atrevimiento en la expresion, y en general, ciertos extravios de la regla comun, no sentaran bien,
si no son cosas dignas de imitar. Estas son las faltas que se deben siempre evitar,
perdonandolas al genio, cuya excesiva circunspeccion comprometeria la originalidad. El
amaneramiento’® es otra especie de moneria, que consiste en aquella falsa originalidad, por la
cual uno se separa lo posible de los imitadores, sin poseer por esto el talento de ser por si mismo
un modelo. Hay, en general, dos maneras (modi) de componer nuestros pensamientos: la una se
denomina manera (modus estheticos), la otra método (modus logicus). Difieren entre si en que la
primera no tiene otra medida que el sentimiento de la unidad en la exhibicidn, mientras que la
segunda sigue principios determinados. Solo la primera, por consiguiente, se aplica a las bellas
artes. Mas una obra de arte se dice amanerada, cuando la exhibicion de la idea que encierra, se
acerca ya a la rareza, y no es apropiada a la idea misma. El género preciso, redondeado,
afectado, que pretende distinguirse de lo ordinario (pero sin alma), se parece a los modos de
aquel que, como se dice, se escucha al hablar, o se detiene y marcha como si estuviese en la
escena, lo que indica siempre un mentecato.



De la unién del gusto con el genio en la
produccion de las bellas artes

Preguntar qué hay de mas importante en las cosas de las bellas artes, si el genio o el gusto,
es como preguntar, cual de las dos facultades, la imaginacion o el juicio, desempeina aqui el
principal papel. Pero como un arte relativo a la primera merece mas bien el nombre de
ingenioso’", y que casi no es mas que relativamente a la segunda como puede colocarse entre
las bellas artes, esta es, al menos como condicion indispensable (conditio sine qua non), la
primera cosa que se debe considerar en la apreciacion de las artes, en tanto que bellas artes. La
abundancia y la originalidad de ideas son menos necesarias a la belleza, que la concordancia
de la imaginacion, en libertad, pon la legalidad del entendimiento. En efecto; la imaginacién con
toda su riqueza, no es mas que extravagancia, desde el momento en que su libertad no tiene
leyes; el juicio es el que la pone en armonia con el entendimiento.

El gusto, como el juicio en general, es la disciplina del genio; él le corta los vuelos, él le
morigera y le pule, pero al mismo tiempo le da una direccion, mostrandole en qué y hasta donde
puede extenderse, para no extraviarse, e introduciendo la claridad y el orden en la confusién de
los pensamientos; da fijeza a las ideas, las hace propias de un asentimiento duradero y
universal, propias para servir de modelo a los demas, y para concurrir a los progresos siempre
crecientes de la cultura del gusto. Si, pues, en la lucha de estas dos facultades hay necesidad de
sacrificar algo, debera siempre ser mas bien de parte del genio; y el Juicio, que en los casos de
las bellas artes, decide por principios que le son propios, sufrira menos voluntariamente que se
cercene al entendimiento, que a la libertad y a la riqueza de la imaginacion.

Las bellas artes exigen, pues, el concurso de la imaginacion, del entendimiento, del alma y

del gusto’?.



LI




De la division de las bellas artes

Se, puede en general llamar belleza (de la naturaleza o del arte), /la expresion de ideas
estéticas: solamente hay que hacer la distincidn, de que en las bellas artes, la idea estética debe
ser ocasionada por un concepto del objeto, mientras que en la belleza de la naturaleza, la simple
reflexion que nos hacemos sobre una intuicién dada, sin ningun concepto de lo que debe ser el
objeto, basta para excitar y comunicar la idea de la que este objeto se considera como su
expresion.

Si, pues, queremos dividir las bellas artes, no podemos escoger, al menos como ensayo, un
principio mas comodo que la analogia del arte con la especie de expresion de que los hombres
se sirven cuando hablan para comunicarse tan perfecta como facilmente, no solo sus conceptos,
sino también sus sensaciones’3. Este género de expresion consiste en la palabra, en el gesto,
en el fono (articulacion, gesticulacion y modulacion). La sola reunion de estas tres especies de
expresion, constituye una perfecta comunicacion entre los que hablan. En efecto; el
pensamiento, la intuicidn y la sensacién, son por ellas trasmitidas a los demas, simultanea y
conjuntamente.

Segun esto no hay mas que tres especies de bellas artes; el arte de la palabra, el arte
figurativo y el arte del juego de las sensaciones (como impresiones sensibles exteriores). Se
podrian también dividir las bellas artes en dos partes, segun que expresen los pensamientos o
las sensaciones; y esta ultima especie de artes, se dividiria a su vez en otras dos partes, segun
que se considerase la forma o la materia (la sensacién). Mas esta division pareceria muy
abstracta, y menos conforme a las ideas comunes.

1. Las artes de la palabra, con la elocuencia y la poesia. La elocuencia es el arte de dar a un
ejercicio serio del entendimiento, el caracter de un libre juego de la imaginacidn; la poesia, el
arte de dar a un libre juego de la imaginacion el caracter de un ejercicio serio del entendimiento.

Asi el orador promete algo serio, y para encantar a sus oyentes, lo hace como si no se
tratase mas que de un juego de las ideas. El poeta no anuncia mas que un juego distraido de las
ideas, y produce sobre el entendimiento el mismo efecto que si no hubiera tenido por objeto mas
qgue ocupar esta facultad. La unién y armonia de estas dos facultades de conocer, la sensibilidad
y el entendimiento, que no pueden confundirse la una con la otra, sino que a un mismo tiempo no
se pueden reunir sin esfuerzo y sin hacerse reciprocamente algun perjuicio, deben ser
espontaneas y aparecer que se han formado por si mismas; de otro modo se falta al fin de las
bellas artes. Por esto es por lo que se debe evitar todo lo que sea refinamiento y trabajo, porque
las bellas artes deben ser libres en un doble sentido: de un lado no se pueden tratar como
trabajos mercenarios, de los que se puede juzgar conforme a una medida determinada y se
pueden mandar y pagar; y de otro el espiritu encuentra en ellas una ocupacién, pero también un
placer y una excitacion natural, que no tiene otro objeto que ella misma (que es independiente de
todo salario).

El orador, pues, da algo que no promete, a saber, un juego distraido de la imaginacién; pero
quita también algo de lo que promete, o sea el ejercicio que de él se espera y que tiene por
objeto ocupar seriamente el entendimiento. El poeta, al contrario, promete menos y no anuncia
mas que un simple juego de las ideas, pero nos da algo digno de nuestra ocupacion, porque
ofrece jugando un alimento al entendimiento, y vivifica los conceptos por medio de la
imaginacion. Por consiguiente, el primero da en realidad menos de lo que promete, y el segundo
da mas.

2. Las artes figurativas, o las que buscan la expresion de ciertas ideas en la intuicion
sensible (y no en las simples representaciones de la imaginacidén excitadas por palabras)
representan o la realidad sensible, o la apariencia sensible. De un lado esta la plastica y de otro
la pintura. Estas dos forman figuras en el espacio, para expresar las ideas, mas las figuras de la
plastica son perceptibles por dos sentidos, la vista y el tacto (aunque relativamente a este ultimo,
no tiene por objeto mas que la belleza), las de la pintura no lo son mas que por la vista. Las dos
tienen por principio en la imaginacién una idea estética (un arquetipo, un modelo), mas la figura
que constituye la expresion de esta idea (el ectipo, la copia), es dada, o bien en su extension



corporal (como es el objeto mismo), o bien segun la imagen que se forme de él en el ojo (segun
su apariencia superficial), y en el primer caso se puede tener en cuenta y dar por condicion a la
reflexién, o un objeto real, o solamente la apariencia de un objeto semejante.

La plastica, o la primera especie de bellas artes figurativas, comprende la escultura y la
arquitectura. La primera representa en una exhibicion corporal los conceptos de las cosas que
podrian existir en la naturaleza (mas teniendo en cuenta, como perteneciente a las bellas artes,
la finalidad estética); la segunda, da una exhibicion semejante a los conceptos de las cosas que
no son posibles mas que por el arte, y cuya forma no tiene su principio en la naturaleza, sino en
algun fin arbitrario, y no debe perder de vista tampoco la finalidad estética. En esta ultima
especie de arte, el objeto de arte es destinado a un cierto uso al cual se hallan subordinadas las
ideas estéticas como a su condicion principal. Asi las estatuas de hombres, de dioses, de
animales, etc., pertenecen a la primera especie de arte; mas los templos, los edificios destinados
a las reuniones publicas, y aun la habitaciones, los arcos de triunfo, las columnas, los mausoleos
y todos los monumentos elevados en honor de ciertos hombres, pertenece a la arquitectura. Aun
se pueden referir a ella los muebles (los objetos de carpinteria y los utensilios de este género),
porque la apropiacién de una obra a cierto uso, es lo propio de una obra de arquitectura’®; al
contrario, una obra puramente plastica’® que es hecha Gnicamente para la vista y debe agradar
por si misma, no es, en tanto que exhibicién corporal, mas que una imitacion de la naturaleza,
pero que tiene, siempre en cuenta las ideas estéticas, y la verdad sensible; no debe jamas
llevarse tan lejos que deje de parecer un arte y una produccién de la voluntad.

La pintura o la segunda especie del arte figurativo que representa una apariencia sensible
ligada a las ideas por medio del arte, puede dividirse en arte de bien pintar la naturaleza, y en
arte de bien arreglar sus producciones. La primera sera la pintura propiamente dicha; la segunda,
el arte de la jardineria. En efecto, aquella no da mas que la apariencia de la extension corporal;
esta, dando extension en su verdad, no presenta mas que una apariencia de utilidad, no tiene en
realidad otro objeto que poner en juego la imaginacion por medio de las formas que ofrece a
nuestra contemplacion’®. La dltima consiste Unicamente en adornar el suelo con las diversas
cosas que halla en la naturaleza (como el césped, las flores, los arbustos y los arboles, y aun las
aguas, las colinas y los valles); mas arreglandolos de otro modo, y conforme a ciertas ideas. Por
lo que un bello arreglo de las cosas corporales, no se hace mas que para la vista, como la
pintura, y el sentido del tacto no puede darnos ninguna representacion instintiva de semejante
forma. Yo referiria todavia a la pintura, entendiéndola en un sentido lato, lo que sirve para la
decoracion de las habitaciones, como los tapetes y las guarniciones de chimenea y de armario,
etc., y todo mueble bello que no es hecho mas que para la vista, asi como el arte de vestir con
gusto (como todas las cosas que sirven para la compostura, como los anillos, las cajas, etc.) En
efecto; un jardin de diversas flores, un cuarto lleno de toda especie de adornos (y comprendiendo
aun las decoraciones de la mujer), forman en un dia de fiesta una especie de pintura, que como
las pinturas propiamente dichas (cuyo objeto no es ensefiar historia alguna o algun conocimiento
natural), sirve simplemente para la vista, y no tiene otro objeto que entretener la imaginacién en
un libre juego de ideas, y ocupar el juicio estético sin concepto determinado. Puede haber en
todos estos adornos trabajos mecanicos muy diversos que exigen diferentes artistas; mas el
juicio que forma el gusto sobre lo que es bello en esta especie de arte, es siempre determinado
de la misma manera: no juzga mas que las formas, sin consideracion de objeto, tal y como se
presentan a la vista aisladas o reunidas, y conforme al efecto que hacen sobre la imaginacion.
Se ve por qué el arte figurativo puede referirse (por analogia) al gesto que hace parte del
lenguaje; es que el alma del artista da por medio de sus formas una expresién corporal a su
pensamiento y al modo de este, y hace hablar a la cosa misma como un lenguaje mimico. Es
este un juego muy frecuente de nuestra fantasia, que supone en las cosas inanimadas un alma
que nos habla por sus formas.

3. El arte de producir un bello juego de sensaciones (que vienen de fuera), que debe
poderse también participar universalmente, no puede versar sobre otra cosa que sobre la
proporcion de los diversos grados de la disposicion (de la tensién), del sentido, a que pertenece
la sensacion, es decir, sobre el todo de este sentido; y asi entendido con latitud, como el juego
del arte puede poner en movimiento las sensaciones del oido, o las de la vista, el arte se puede
dividir en arte de la musica y arte del colorido. Es notable que estos dos sentidos, ademas de la
capacidad que tienen de recibir tantas impresiones como sea necesario, para recibir por medio



de estas impresiones, los conceptos de objetos exteriores, son todavia capaces de una
sensacion particular que en ellos se mezcla, y cuyo sujeto no puede decidir si aquella tiene su
principio en los sentidos o en la reflexién; y que este poder de afectar puede faltar alguna vez, sin
que por otra parte falte nada al sentido, en tanto que sirve al conocimiento de los objetos, y
aunque pueda ser singularmente sutil. Asi no se puede decir con certeza, si un color o un tono
(un sonido), debe ser colocado entre las sensaciones agradables, o es ya en si un bello juego de
sensaciones, y contiene este titulo una satisfaccion ligada a su forma, en el juicio estético.
Cuando se piensa en la velocidad de las vibraciones de la luz o del aire, que excede mucho en
apariencia, toda nuestra facultad del juzgar inmediatamente, en la percepcion, las proporciones
de la divisidén del tiempo por estas vibraciones, se creera que no sentimos mas que el efecto
sobre las partes elasticas de nuestro cuerpo, pero nosotros no notamos y no podemos juzgar la
division del tiempo por estas vibraciones, y que asi sélo lo agradable, y no la belleza de la
composicién, se halla ligado a los colores y a los tonos. Mas si de otro lado, en primer lugar, se
consideran las relaciones matematicas, que se puede demostrar como que constituyen la
proporcién de las vibraciones en la musica y el juicio que de ellas formamos, y se juzga la
distincién de los colores, como es debido, por analogia con la musica; si en segundo lugar, se
refieren los ejemplos, aunque raros, de hombres que no han podido distinguir los colores, con la
mejor vista del mundo, o los tonos, con el oido mas delicado, mientras que otros que tienen esta
facultad, hallan notables’’ deferencias en la percepcién de un color o de un sonido que varia (no
digo tan sdélo en cuanto al grado de la sensacion), segun los diversos grados de la escala de los
colores o de los tonos, nos podriamos entonces muy bien ver obligados a no considerar
solamente las sensaciones de los colores y los sonidos como simples impresiones sensibles,
sino como el efecto de un juicio que formamos sobre, una cierta forma en el juego de muchas
sensaciones. Segun que se adopte una u otra opinidén en la determinacién del principio de la
musica, se nos llevara a definirla o segun lo hemos hecho como un bello juego de sensaciones
(auditivas), o simplemente un juego de sensaciones agradables. La primera definicién refiere por
completo la musica a las bellas artes, la segunda no constituye mas que un arte agradable (al
menos en parte).



LIl




La unién de las bellas artes en una sola y misma
produccion

La elocuencia puede estar unida con la pintura de sus sujetos y sus objetos en una pieza de
teatro; la poesia con la musica en el canto; este a su vez con la pintura (teatral), en una 6pera; el
juego de las sensaciones que constituye la musica con el de las formas, en el baile, etc. La
exhibicién misma de lo sublime, en tanto que se refiere a las bellas artes, puede unirse con la
belleza en una tragedia, en un poema didactico, en un poema oratorio. Gracias a estas clases de
union, las bellas artes presentan mas arte, pero si vienen a ser mas bellas (por esta mezcla de
diversas especies de satisfaccion), es lo que no podemos afirmar en algunos de estos casos. En
todas las bellas artes, lo esencial es la forma; una forma que concierte con la contemplacioén y el
juicio, y produciendo de este modo un placer, que es al mismo tiempo una cultura que dispone el
alma a las ideas, y por consiguiente, la haga capaz de un placer mayor todavia; esto no es la
materia de la sensacién (el atractivo o la emocion), en donde no se trata mas que del goce, el
cual nada deja en la idea, hace torpe al alma, insipido el objeto, y al espiritu que tiene conciencia
de un estado de desacuerdo a los ojos de la razon, descontento de si mismo y disgustado.

Cuando las bellas artes no estan ligadas de cerca o de lejos a las ideas morales, que por si
solas contienen una satisfaccion que basta por si misma, ya se sabe la suerte les espera al fin.
No sirven entonces mas que como una distraccion, de la cual se necesita tanto mas, cuanto mas
medios se tienen para disipar el descontento del espiritu, de suerte que le hacen siempre mas
inatil y mas contento de si mismo. En general, las bellezas de la naturaleza son las mas
importantes para este objeto, cuando estamos habituados desde el principio a contemplarlas, a
juzgarlas y a admirarlas.



LIII




Comparacion del valor estético de las bellas
artes

El primer rango en todas las artes corresponde a la poesia (que debe casi por completo su
origen al genio, y que apenas se deja dirigir por reglas o por ejemplos). Ella extiende el espiritu,
poniendo en libertad la imaginacién, presentando, con ocasion de un concepto dado, entre la
infinita variedad de formas que pueden conformar con este concepto, la que liga la exhibicién a
una abundancia de pensamientos, a la que ninguna expresiéon es perfectamente adecuada, y
elevandose de este modo estéticamente a las ideas. Ella le fortifica, haciéndole sentir esta
facultad libre, espontanea, independiente de las condiciones de la naturaleza, por la cual
considera y juzga esta como un fendmeno, conforme a ciertos aspectos, que la misma no
presenta por si en la experiencia, ni por los sentidos, ni por el entendimiento, y por la cual, por
consiguiente, hace como un esquema de lo supra-sensible. Ella juega con la apariencia que
produce en su grado, pero sin seducir por esto; porque da el ejercicio a que se entrega por un
simple juego, mas por un juego que debe ser dirigido por el entendimiento y ser conforme a él.
La elocuencia, si se entiende por ella el arte de persuadir, es decir, de inducir por una bella
apariencia (ars oratoria), y no simplemente el arte de bien decir (la elocuencia propiamente dicha
y el estilo)’®, esta elocuencia es una dialéctica que no se separa de la poesia mas que lo
necesario para seducir los espiritus en favor del orador y quitarles la libertad; no se puede, por
consiguiente aconsejar su empleo en el tribunal ni en el pulpito. Porque cuando se trata de las
leyes civiles, o de los derechos de ciertos individuos; cuando se trata de instruir seriamente los
espiritus en el exacto cumplimiento de sus deberes y de disponerlos a que los observen
concienzudamente, es indigno de tan importante empresa dejar aparecer la menor traza de este
lujo del espiritu y la imaginacion, que por otra parte puede convenir, y con mayor razon, de este
arte de persuadir y seducir los espiritus, que puede sin duda emplearse para un fin legitimo y
bello, pero que es la causa de que se altere la pureza interior de las maximas y de las
disposiciones del espiritu, aunque la accion sea objetivamente legitima. No basta hacer el bien;
es necesario hacerlo por el solo motivo de que es bien. Ademas, el concepto de estas especies
de cosas humanas, cuando se expresa claramente por medio de ejemplos, y se muestra fiel a las
reglas de la armonia del lenguaje o de la conveniencia de la expresion, este solo concepto tiene
ya sobre los espiritus, relativamente a las ideas de la razén (que al mismo tiempo constituyen la
elocuencia), una influencia muy grande por si mismo para que no sea necesario agregar a él las
tramas de la persuasion, y estas pudiendo emplearse con tanta ventaja para embellecer y ocultar
el vicio y el error, no pueden impedir que no se sospeche algun ardid del arte. En la poesia todo
es leal y sincero. Ella se da por un simple juego de la imaginacion, que no pretende agradar mas
que por su forma, conformando con las leyes del entendimiento; ella no intenta sorprender ni
seducir por una exhibicion sensible’®.

Después de la poesia, yo colocaria, si se considera el atractivo y la emocion del espiritu, un
arte que se aproxima principalmente a las artes de la palabra, y que se puede juntar a ellas muy
naturalmente, a saber, la musica. En efecto; si este arte no habla mas que por medio de
sensaciones sin conceptos, y por consiguiente, no deja, como la poesia, algo a la reflexion,
mueve, sin embargo, el espiritu de una manera mas variada y mas intima, aunque mas pasajera;
pero es mas bien un goce que una cultura (el juego de pensamientos que excita no es mas que
el efecto de una asociacion en cierto modo mecanica), y a los ojos de la razén, tiene menos valor
que ninguna de las demas bellas artes. También necesita, como todo goce, mucha variedad, y
no puede repetir muchas veces la misma cosa sin causar fastidio. He aqui cémo se puede
explicar el atractivo de este arte, que se comunica tan universalmente. Toda expresién toma en
la palabra un tono apropiado a su significacién; este tono designa mas o menos una afeccién del
qgue habla, y la excita también en el oyente, y esta afeccidén a su vez despierta en este la idea
expresa), de en la palabra por este tono. La modulacién es, pues, para las sensaciones como
una lengua universal, inteligible para todo hombre. Por lo que la musica la emplea en toda su
extension, y asi conforme a la ley de la asociacion, comunica universalmente las ideas estéticas



que se hallan ligadas a ella naturalmente. Mas como estas ideas estéticas no son conceptos ni
pensamientos determinados, la forma de la composicién de estas sensaciones (la armonia y la
melodia), en lugar de la forma del lenguaje, la que, sélo por un acuerdo proporcionado de todas
las partes entre si (acuerdo que descansa sobre la relacion del numero de las vibraciones del
aire en tiempos iguales, en tanto que los tonos formados por estas vibraciones se hallan ligados
simultanea o sucesivamente, y que, por consiguiente, pueden ser reducidos matematicamente a
reglas ciertas), sirve para expresar la idea estética de un todo bien ordenado, comprendiendo
una cantidad inexplicable de pensamientos, conforme a cierto tema que constituye la afeccion
dominante del trozo. Aunque esta forma matematica no sea representada por conceptos
determinados, ella sola es el objeto de la satisfaccidon que la simple reflexién del espiritu sobre
esta cantidad de sensaciones simultaneas o sucesivas, junta al juego de estas sensaciones,
como una condicion universalmente admisible de su belleza; ella sola puede permitir al gusto
atribuirse de antemano algun derecho sobre el juicio de cada uno.

Mas lo que hay de matematico en la musica no tiene ciertamente la menor parte en el
atractivo y la emocién que la misma produce, esto no es alli mas que la condicion indispensable
(conditio sine qua non) de esta proporcion, en el enlace como en la sucesion de las impresiones,
que permite reunirlas, impidiéndoles destruirse reciprocamente, por la cual aquellas se
conciertan para producir, por medios de afecciones correspondientes, un movimiento, una
excitacion continua del espiritu, y, por lo tanto, un goce personal duradero.

Si, por el contrario, se estima el valor de las bellas artes conforme a la cultura que dan al
espiritu y se toma por medida la extension de las facultades que en el juicio deben concurrir para
el conocimiento, la musica ocupa entonces el ultimo lugar entre las bellas artes, puesto que no
€S mas que un juego de sensaciones (mientras que por el contrario, a no considerar mas que el
placer, es quiza la primera). Las artes figurativas van delante de ella bajo este punto de vista,
concediendo a la imaginacién un libre, juego, mas sin embargo apropiado al entendimiento,
contienen también una ocupacion, porque producen una obra, que es para los conceptos del
entendimiento como un vehiculo duradero que se recomienda por si mismo, y que sirve de este
modo para realizar la uniéon de estos conceptos con la sensibilidad, y para dar por tanto un
caracter de urbanidad a las facultades superiores de conocer. Estas dos clases de artes, siguen
procedimientos diferentes: la primera va de ciertas sensaciones a las ideas indeterminadas; la
segunda de las ideas determinadas a las sensaciones. Esta produce impresiones duraderas,
aquélla no deja mas que impresiones pasajeras. La imaginacion puede reproducir las
impresiones de la una y formarse una agradable distraccion, mas las de la segunda, muy pronto
desaparecen por completo, o si la imaginacién las renueva involuntariamente, nos sirven mas
bien de pena que de placer. Ademas?8°, hay en la musica como una falta de urbanidad, porque
por la naturaleza misma de los instrumentos, extiende su accidon mas lejos que se desea en la
vecindad; ella se abre en cierto modo paso, y viene a turbar la libertad de los que no son de la
reunion musical, inconveniente que no tienen las artes que hablan a la vista, puesto que no hay
mas que volver los 0jos para evitar su impresion. Se podria casi comparar la musica a los olores
que se extienden a lo lejos. El que saca de su bolsillo un mocador perfumado, no consulta la
voluntad de los que se hallan a su alrededor, y les impone un goce que no pueden evitar si han
de respirar, aunque esto haya pasado por moda®”.

Entre las artes figurativas yo daria la preferencia a la pintura, puesto que ella es, en tanto
que arte de dibujo, el fundamento de las demas de esta clase, y puesto que puede penetrar
mucho mas adelante en la region de las ideas, y extender mucho el campo de la intuicion,
conforme a estas ideas.

OBSERVACION

Hay, como hemos mostrado muchas veces, una diferencia esencial entre lo que agrada
simplemente en el juicio, y lo que agrada en la sensacion. En este ultimo caso, no se puede,
como en el primero, exigir de cada uno la misma satisfaccion. EI goce (aun cuando la causa de
él se halle en las ideas) parece consistir siempre en el sentimiento del desenvolvimiento facil de
toda la vida del hombre, y por consiguiente, del bienestar corporal, es decir de |la salud; de suerte
que Epicuro, que consideraba todo goce como llevando en el fondo una sensacion corporal, no
iba descaminado en esto, sino que solamente no se comprendia al referir al goce la satisfaccion
intelectual, y aun la satisfaccion practica. Cuando se tiene ante los ojos la distincién que
acabamos de recordar, se puede explicar como un goce puede desagradar al mismo que lo



experimenta (como la alegria que siente un hombre que estd en la miseria, pero que tiene
buenos sentimientos, con la idea de la herencia de su padre, que le ama, pero que es avaro), o
como un profundo pesar puede agradar al que lo siente (como la tristeza que deja a una viuda la
muerte de su excelente marido), o como un goce puede agradar también (como el que dan las
ciencias que cultivamos), o como un pesar (por ejemplo, el aborrecimiento, la envidia, la
venganza) puede también desagradarnos. La satisfaccion o el desagrado descansa aqui sobre
la razén, y se confunde con la aprobacion o la desaprobacién; mas el goce y el pesar, no pueden
fundarse mas que sobre el sentimiento o la prevision de un bienestar o de un malestar posibles
(cualquiera que sea el principio).

Todo juego de sensaciones libre y variado (no teniendo objeto), produce un goce, porque
excita y desenvuelve el sentimiento de la salud, ya el juicio de la razon refiera 0 no una
satisfaccion al objeto de este goce y aun al goce mismo, el cual puede elevarse hasta la
afeccion, aunque no tomemos ningun interés por el objeto, o que no refiramos a él al menos un
interés proporcionado al grado de la afeccién. Se pueden dividir estas especies de juegos en
juego de suerte, musica®? y juego de espiritu®®. El primero supone un interés, sea de vanidad,
sea de utilidad, mas este interés esta tan lejos de ser tan grande como el que se refiere a la
manera de que nos valemos para procurarnoslo; el segundo no supone mas que el cambio de
sensaciones de que cada uno tiene una relacion con la afeccion, mas sin tener el grado de una
afeccion, y excita las ideas estéticas; el tercero resulta simplemente de un cambio de las
representaciones en el juicio, que no produce ciertamente, ningun pensamiento que contenga
algun interés, sin que a pesar de esto anime al espiritu.

Todas nuestras reuniones muestran cuanto placer hallamos en los juegos, sin proponernos,
no obstante, ningun fin interesado; porque sin juego casi ninguna se podria sostener. Mas las
afecciones de la esperanza, del temor, del goce, de la cdlera, de la risa, son un juego en ellas,
sucediéndose alternativamente, y mostrando tanta vivacidad, que parece excitada toda la vida
del cuerpo por un movimiento interior; es lo que prueba esta vivacidad de espiritu que excita el
juego, aunque nada se gane o nada se aprenda. Mas como lo bello no entra para nada en los
juegos de suerte, debemos dejarlos aqui a un lado. La musica y las cosas que excitan la risa son
dos especies de juegos de ideas estéticas, o si se quiere de representaciones intelectuales, que
en definitiva no nos suministran ningiin pensamiento, y que no pueden causarnos un vivo placer
mas que por su variedad; por donde vemos claramente que la animacidn, en estos dos casos, es
puramente corporal, aunque sea provocada por ideas del espiritu, y que el sentimiento de la
salud excitado por un movimiento de los drganos correspondiente al juego del espiritu,
constituye el placer considerado tan delicado y espiritual, de una reunién o sociedad, donde
reina la alegria.

Este no es el juicio de la armonia en los tonos o en los relieves, el cual por la belleza que
nos descubre, no sirve aqui mas que como un vehiculo necesario, aunque como un
desenvolvimiento favorable de la vida del cuerpo, como la afeccién que reune las entrafas y el
diafragma, en una palabra, como el sentimiento de la salud (Que no se siente sin semejante
ocasion) que constituye el placer que se encuentra, de suerte que se puede llegar al cuerpo por
el alma, y hacer de ésta la medicina de aquel.

En la musica, este juego va de la sensacion del cuerpo a las ideas estéticas (de los objetos
de nuestras afecciones), y de estas vuelve después al cuerpo, pero con una doble fuerza. En la
bufoneria (que como la musica merece mas bien ser colocada entre las artes agradables que
entre las bellas artes) el juego empieza por el de los pensamientos que todos ocupan también al
cuerpo, en tanto que son expresados de una manera sensible, y como el entendimiento se
detiene de pronto en esta exhibicion, en donde no halla lo que esperaba, nosotros sentimos el
efecto de esta interrupcion, que se manifiesta en el cuerpo por la oscilacién de los érganos,
renueva asi el equilibrio de estos, y tiene sobre la salud una influencia favorable.

En todo lo que es capaz de excitar fuertes estrépitos de risa, debe haber algo de absurdo (en
donde, por consiguiente, el entendimiento no puede hallar por si mismo la satisfaccion). La risa
es una afeccion que se experimenta cuando se halla perdida de pronto una gran esperanza. Este
cambio, que no tiene ciertamente nada placentero para el entendimiento, nos regocija, sin
embargo, mucho indirectamente, durante un momento. La causa de esto debe estar, pues, en la
influencia de la representacion sobre el cuerpo, y en la relacion del cuerpo sobre el espiritu, no
que la representacion sea objetivamente un objeto de agrado, como cuando se recibe la nueva



de un gran beneficio (porque como una esperanza perdida puede causar un goce); pero es que
en tanto que simple juego de representaciones produce un equilibrio en las fuerzas vitales.

Yo supongo que se cuenta esta anécdota: un indio de Surate, comiendo en casa de un
inglés, y viendo destapar una botella de cerveza y escaparse toda con agitacién, manifestaba su
asombro con exclamaciones; el inglés le pregunta, qué habia en aquello de tanto asombro; y el
indio respondié: jyo no me asombro de que esto se escape de la botella, sitio que me pregunto
como habéis podido encerrarlo en ella! Esta anécdota nos hace reir y nos proporciona un
verdadero placer, y este placer no proviene de que nos encontremos mas habiles que este
ignorante, o de cualquier otra causa que pueda agradar al entendimiento, sino de que se haya
despertado nuestra esperanza, y de pronto se halla destruida. Supongamos todavia que el
heredero de un pariente muy rico, queriendo celebrar en honor del difunto ricos y solemnes
funerales, se queje de no poder conseguirlo, diciendo que cuanto mas dinero da a sus parientes
para que aparezcan afligidos, mas gozosos se muestran; romperiamos en reir, y la causa de esto
es todavia que nuestra esperanza se halla de pronto destruida. Y notamos también que no es
necesario que la cosa que se espera se cambie en su contraria —porque estos seria todavia
alguna cosa, y aquello podria ser muchas veces un objeto de pesar—; es necesario que ella sea
reducida a nada. En efecto, si alguno excitase en nosotros alguna gran esperanza por el relato
de una historia, y habiendo Illegado al desenlace, reconociésemos la falsedad,
experimentariamos un desagrado como, por ejemplo, cuando se refiere que hombres afectados
de un fuerte dolor, han encanecido en una noche. Si, por el contrario, otro queriendo agradar por
reparar el efecto producido por esta historia, refiere al por menor el pesar de un mercader, que
habiendo venido de las Indias a Europa con todos sus bienes en mercaderias, se ve obligado en
una tormenta a arrojarlo todo al mar, y se desconsuela hasta tal punto, de que se arruga y
encanece en la misma noche, nos reiremos y tendremos placer, puesto que nuestro propio
desprecio en una cosa que por otra parte nos es indiferente o0 mas bien la idea que seguimos es
para nosotros como una pelota, con la cual jugamos por algun tiempo, mientras que pensamos
en recibirla y retenerla. El placer no proviene de que veamos confundirse un embustero o un
tonto, porque esta ultima historia, referida con seria afectacion, excitaria por si misma las
carcajadas de una reunion, y la otra no seria regularmente juzgada digna de atencion.

Es necesario notar que en esta especie de casos la bufoneria debe contener siempre alguna
cosa que pueda producir por un momento la ilusién; es por lo que cuando la ilusién se disipa, el
espiritu se queda atras para experimentarla de nuevo, y de este modo, por efecto de una tensién
y de un relajamiento que se suceden rapidamente, es llevado y balanceado, por decirlo asi, de
un punto a otro, y como la causa que en cierto modo tiraba la cuerda, viene a retirarse de un
golpe (y no insensiblemente), resulta de aqui un movimiento del espiritu y un movimiento interior
del cuerpo, correspondiente al primero, que se prolongan involuntariamente, y fatigandonos por
completo, nos distraen (producen en nosotros efectos favorables a la salud).

En efecto, si se admite que a todos nuestros pensamientos se halla ligado algun movimiento
en los organos del cuerpo, se comprendera facilmente como en este cambio repentino del
espiritu que pasa alternativamente de un punto a otro para considerar su objeto, pueden sentirse
en las partes elasticas de nuestras entrafias una tension y un relajamiento alternativos, que se
comunican al diafragma (como experimentan las personas cosquillosas); en este estado los
pulmones repelen el aire por intervalos muy préximos, y producen de este modo un movimiento
favorable a la salud; y en esto y no en el estado anterior del espiritu, es donde es necesario
colocar la verdadera causa del placer que referimos a un pensamiento que en el fondo no
representa nada. Voltaire decia que el cielo nos habia dado dos cosas en compensacion de
todas las miserias de la vida, la esperanza y el suefio®*. Habriase podido excitar la risa, si
pudiésemos disponer de los medios propios para excitarla entre los hombres sensatos, y si el
verdadero talento comico no fuera tan raro, que es comun lo de imaginar las cosas que quiebran
la cabeza, como hacen los delirantes misticos, o bien las cosas en que se quiebra el cuello,
como hacen los genios, o por ultimo, las cosas que parten el corazon®®, como hacen los
romanceros sentimentales (y los moralistas del mismo género).

Se puede, pues, segun me parece, conceder a Epicuro que todo placer, aun cuando sea
ocasionado por conceptos que despierten ideas estéticas, es una sensacién animal, es decir,
corporal, y no se hara por esto el menor perjuicio al sentimiento espiritual del respeto por las
ideas morales, porque este sentimiento no es un placer, sino una estima de si (de la humanidad



en nosotros) que nos eleva por cima de la necesidad del placer; yo afiado, que aunque menos
noble, la satisfaccién del gusto no sufrira en esto demasiado.

Se encuentra una mezcla de estas dos ultimas cualidades, el sentimiento moral y el gusto
en la simpleza, que no es otra cosa que la sinceridad natural de la humanidad triunfante del arte
de fingir, viniendo a ser una segunda naturaleza. Nos reimos de la simplicidad que atestigua
cierta inexperiencia en este arte, y nos alegramos al ver a la naturaleza descubrir el artificio. Se
espera, a lo que se observa todos los dias, un exterior formado y compuesto a propésito para
seducir por la belleza de su apariencia, y he aqui en su inocencia y en su pureza primitiva, la
naturaleza que no se esperaba, y que el que la deja aparecer no intentaba descubrir. A la vista
de esta bella, pero falsa apariencia, que ordinariamente tiene tanta influencia sobre nuestra
manera de juzgar, y que se halla aqui de pronto destruida, y de este engafio de los hombres
puesto en su desnudez, se produce en nuestro espiritu un doble movimiento en sentidos
opuestos, el cual da al cuerpo una sacudida saludable. Mas viendo que la sinceridad del alma (o
al menos su inclinacién a la sinceridad) que es infinitamente superior a toda simulacién, no es
destruida por completo en la naturaleza humana, sentimos algo serio en este juego de la
imaginacion: el sentimiento de la estima viene a mezclarse con este. Mas también, como éste no
es alli mas que un fendmeno pasajero, y el arte de la simulacidn cesa bien pronto de mostrare al
descubierto, se mezcla con él al mismo tiempo cierta compasion o cierto movimiento de ternura,
que puede muy bien ligarse, y en el hecho se halla muchas veces unido como una especie de
juego con nuestra franca risa, y que disminuye ordinariamente al que la ocasiona el embarazo de
no estar todavia formado para el trato social. Arte y simpleza son, pues, dos cosas
contradictorias; pero es posible a las bellas artes aunque esto les ocurra rara vez, el representar
la simpleza en toda persona imaginaria. No se debe confundir la simpleza con una simplicidad
franca que no mancha la naturaleza por medio del artificio, pues que Uunicamente ignora el arte
de vivir en sociedad.

Se puede también referir lo jocoso®®, entre las cosas que complaciéndonos, nos causan el
placer de larisa, y pertenecen a la originalidad del espiritu, mas no al talento de las bellas artes.

Lo jocoso®’, en el buen sentido, significa en efecto, el talento de colocarse voluntariamente
en cierta disposicion de espiritu en donde se juzgan todas las cosas de un modo distinto que de
ordinario (aun en sentido inverso) y sin embargo, conforme a ciertos principios de la razén. El
que se halla sometido a esta disposicién de espiritu involuntariamente, se llama extravagante®8;
mas el que la toma voluntariamente y con intencidn (por excitar la risa por medio de un contraste
chocante, se llama jocoso®®. Pero lo jocoso pertenece mucho mas a las artes agradables que a
las bellas artes, puesto que el objeto de estas ultimas debe conservar siempre algo de dignidad,
y exige, por consiguiente, cierta seriedad en la exhibicién, como el gusto en el juicio.



Segunda seccion




Dialéctica del juicio estético




LIV

Para que una facultad de juzgar pueda ser dialécticamente considerada, es necesario
primero que ella por si sea raciocinante, es decir, que sus juicios aspiren a priori a la
universalidad®®, porque en la oposicién de estos juicios entre si es en lo que consiste la
dialéctica. Por esto es por lo que la oposicion que se manifiesta entre los juicios estéticos
sensibles (sobre lo agradable o desagradable), no es dialéctica. De otro lado, la oposicion de los
juicios del gusto entre si, en tanto que cada uno de nosotros se limita a invocar su propio gusto,
no constituye una dialéctica del gusto, porque nadie piensa hacer de su juicio una regla
universal. No queda, pues, otro concepto posible de una dialéctica del gusto que el de una
dialéctica de la critica del gusto (no del gusto mismo) considerada en sus principios: alli, en
efecto, se empefa una lucha natural e inevitable en nuestros conceptos sobre el principio de la
posibilidad de los juicios del gusto en general. La critica trascendental del gusto no debe abrazar
una parte que lleve el nombre de dialéctica del juicio estético, mas que si hay entre los principios
de esta facultad una antinomia que haga dudosa su legitimidad, y por consiguiente, su
posibilidad intima.



LV




Exposicion de la antinomia del gusto

El primer lugar comun del gusto se halla contenido en esta proposicién, después de la cual,
cualquiera que no tenga gusto cree ponerse al abrigo de todo reproche: cada uno tiene su gusto.
Lo que significa que el motivo de esta especie de juicios es puramente subjetivo (que es un
placer o un dolor), y que aqui el juicio no tiene el derecho de exigir el asentimiento de otro.

El segundo lugar comun del gusto, el que invocan los mismos que atribuyen al gusto el
derecho de formar juicios universales, es este: no se puede disputar sobre gusto. Lo que significa
qgue el motivo de un juicio del gusto puede muy bien ser objetivo, pero que no se puede referir a
conceptos determinados, y que, por consiguiente, en este juicio no se puede decidir nada por
medio de pruebas, aunque se pueda contestar con razones. Si hay, en efecto, entre contestar y
disputar la semejanza de que en uno y otro caso se intenta ponerse reciprocamente de acuerdo,
hay la diferencia de que en el ultimo caso se espera llegar a este fin, invocando por motivos
conceptos determinados, y admitiendo de este modo, como principios del juicio, conceptos
objetivos. Mas cuando esto es imposible, es imposible también disputar.

Facilmente se ve que entre estos dos lugares comunes falta una proposicién, que no es
ciertamente tomada como proverbio, sino que cada uno admite implicitamente, y es: que se
puede contestar en materia de gusto (no disputar). Mas esta proposicion es la contraria de la
primera. Porque alli donde es permitido contestar, se puede esperar el venir a un acuerdo, y por
consiguiente, se puede contar con principios del juicio que no tendran s6lo un valor particular, y
que por tanto, no sean solamente subjetivos, y esto es precisamente lo que niega esta
proposicion: cada uno tiene su gusto.

El principio del gusto da, pues, lugar a la antinomia siguiente:

1.° Tesis. El juicio del gusto no se funda sobre conceptos; porque si no se podria disputar
sobre este juicio (decidir por medio de pruebas).

2.° Antitesis. El juicio del gusto se funda sobre conceptos; porque de otro modo no se podria
en él contestar nada, cualquiera que fuese la diversidad de esta especie de juicios (es decir, que
no se podria atribuir a este juicio ningun derecho al asentimiento universal).



LVI




Solucion de la antinomia del gusto

No hay mas que un medio de quitar la contradiccion de estos principios, que supone todo
juicio del gusto (y que no son otra cosa que las dos propiedades del juicio del gusto, expuestas
anteriormente en la analitica), y es mostrar que el concepto a que se refiere el objeto en esta
especie de juicios no tiene el mismo sentido en las dos maximas del juicio estético
trascendental, pero que al mismo tiempo la ilusién que resulta de la confusién del uno con el
otro, es natural e inevitable.

El juicio del gusto se debe referir a algun concepto, porque de otro modo, no podria en
manera alguna aspirar a un valor necesario y universal. Pero no puede ser probado por un
concepto. En efecto; un concepto puede o ser determinable, o indeterminado en si y al mismo
tiempo indeterminable. A la primera especie de conceptos pertenece el concepto del
entendimiento determinable por predicados de la intuicidn sensible que le pueden corresponder;
a la segunda, el concepto trascendental de lo supra-sensible, por el que da la razén un
fundamento a esta intuicion, pero que no puede determinarlo bastante teéricamente.

Luego el juicio del gusto se refiere a objetos sensibles, pero no para determinar en ellos un
concepto por medio del entendimiento; porque este no es juicio de conocimiento. Este no es,
pues, mas que un juicio particular, en tanto que representacion particular intuitiva, relativa al
sentimiento de placer, y considerandolo sélo bajo este punto de vista, se restringiria su valor para
el individuo que juzgaria el objeto de este modo: un objeto de satisfaccion para mi, puede no
tener el mismo caracter para otros; cada uno tiene su gusto.

No obstante, sin duda alguna en el juicio del gusto la representacion del objeto (al mismo
tiempo que la del sujeto) tiene un caracter que nos autoriza a mirar esta especie de juicios como
extendiéndose necesariamente a cada uno, y que necesariamente debe tener por fundamento
algun concepto, pero que no pueda ser determinado por la intuicion, que no haga conocer nada,
y del cual, por consiguiente, sea imposible sacar ninguna prueba para el juicio del gusto. Pero un
concepto semejante no es mas que el concepto puro que nos da la razén sobre lo supra-
sensible, que sirve de fundamento al objeto (y también al sujeto que juzga) considerado como
objeto de los sentidos, por consiguiente, como fendmeno. En efecto, si suprimimos toda
consideracion de este género, la aspiracidn del juicio del gusto a un valor universal, seria nula; o
si el concepto sobre el cual se funda, no fuera mas que un concepto confuso del entendimiento,
como el de la perfeccidn, al cual se pudiera hacer corresponder la intuicion sensible de lo bello,
seria al menos posible en si fundar el juicio sobre pruebas, lo que es contrario a la tesis.

Pero toda la contradiccion se desvanece, cuando yo digo que el juicio del gusto se funda
sobre un concepto (de cierto principio en general de la finalidad subjetiva de la naturaleza para
el juicio) que, a la verdad, siendo indeterminable en si e impropio para el conocimiento, nada
puede darnos a conocer ni probar relativamente al objeto, pero que, no obstante, da al juicio un
valor universal (aunque este juicio sea en cada uno un juicio particular que acompana
inmediatamente la intuicion); porque la razén determinante de este juicio descansa quiza en el
concepto de lo que puede considerarse como el substratum supra-sensible de la humanidad.

Para resolver una antinomia, basta mostrar que es posible que dos proposiciones contrarias
apariencia, no se contradicen en realidad, y pueden manchar juntas, aunque la explicacién de la
posibilidad de su concepto exceda nuestra facultad de conocer. Se puede también comprender
con esto, como esta apariencia es natural e inevitable para la razédn humana, y por qué subsiste
todavia, aunque no engafa mas, despues que se ha explicado.

En efecto; en los dos juicios contrarios damos el mismo sentido al concepto, sobre el cual
debe fundarse el valor universal de un juicio, y sin embargo, sacamos dos predicados opuestos.
Se deberia entender en la tesis que el juicio del gusto no se funda sobre conceptos
determinados y en la antitesis, que esta fundado sobre un concepto indeterminado (el del
substratum supra-sensible de los fendmenos), y entonces no habria entre ellos contradiccion.

Todo lo que podemos hacer aqui es quitar la contradiccion que se manifiesta en las
pretensiones opuestas del gusto. En cuanto a dar un principio objetivo y determinado con cuya
ayuda nos podemos dirigir, experimentar y demostrar los juicios del gusto, es absolutamente



imposible, porque estos no serian juicios del gusto. No se puede mas que mostrar el principio
subjetivo, o sea la idea indeterminada de lo supra-sensible, como la unica clave de que
podemos servirnos respecto de esta facultad, cuyos origenes son para nosotros mismos
desconocidos, porque no podemos saber nada mas.

La antinomia que acabamos de exponer y de resolver, tiene su principio en el verdadero
concepto del gusto, es decir, en el de un juicio estético reflexivo, y por esto hemos visto que los
dos principios, en apariencia contradictorios, pueden ser conciliados, los dos pueden ser
verdaderos, y esto basta. Si, por el contrario, se coloca la razén determinante del gusto en lo
agradable, como lo hacen algunos (a causa de la particularidad de la representacion que sirve
de fundamento al juicio del gusto), o en el principio de la perfeccion, como otros quieren (a causa
de la universalidad de este juicio), y se saca del uno o del otro principio la definicion del gusto,
resultara una antinomia, que sera imposible resolver de otro modo que mostrando que las
proposiciones opuestas son falsas; o que probaria que el concepto sobre el cual se funda cada
una de ellas se contradice por si mismo. Se ve pues, que la critica aplica a la solucién de la
antinomia del juicio estético el mismo método que para las antinomias de la razén pura tedrica; y
que las antinomias dan aqui por resultado como en la critica de la razén practica, llevarnos a ver
mas alla de lo sensible, y buscar en lo supra-sensible el punto de reunion de todas nuestras
facultades a priori, puesto que no queda otro medio de poner la razén de acuerdo consigo
misma.

PRIMERA OBSERVACION

Como hallamos muchas veces ocasion en la filosofia trascendental de distinguir las ideas
de los conceptos del entendimiento, puede ser util tener a nuestro servicio términos técnicos
propios para expresar esta diferencia. Yo creo que no se me llevara a mal el que presente aqui
algunos.

Las ideas en el sentido mas general de la palabra, son representaciones referentes a un
objeto segun cierto principio (subjetivo u objetivo), en tanto que ellas no pueden venir a ser
nunca un conocimiento de este objeto. O bien las referimos a una intuicién, segun el principio
puramente subjetivo de un concierto de las facultades de conocer (la imaginacion y el
entendimiento), y se llaman entonces estéticas, o bien las referimos a un concepto, segun un
principio objetivo, pero sin que puedan jamas suministrar un conocimiento del objeto, y las
llamamos ideas racionales®!. En este Ultimo caso, el concepto es un concepto trascendente: el
concepto del entendimiento, por el contrario, al cual se puede someter siempre una experiencia
correspondiente y adecuada, se llama por esta, misma razdn inmanente.

Una idea estética no puede jamas ser un conocimiento, puesto que es una intuicion (de la
imaginacion), para la que nunca se puede hallar concepto adecuado. Una idea racional no
puede ser tampoco un conocimiento, puesto que contiene un concepto (el de lo supra-sensible)
para el cual no se puede dar nunca una intuicion apropiada.

Por lo que yo creo que se puede denominar la idea estética, una representacion
inexponible®? de la imaginacion, y la idea racional un concepto indemostrable®® de la razén. Es
condicion de una como de otra no producirse sin razon, sino (segun la precedente definicion de
una idea en general), conforme a ciertos principios de las facultades de conocer, a los cuales se
refieren (y que son subjetivas para aquella, objetivas para esta).

Los conceptos del entendimiento deben, como tales, ser siempre demostrables (si por
demostracién se entiende simplemente, como en la anatomia, /a exhibicion); es decir, que el
objeto que les corresponde, debe poderse dar siempre en la intuicién (pura o empirica); porque
por esto solamente es por lo que pueden venir a ser conocimientos. ElI concepto de la cuantidad
puede darse en la intuicion a priori del espacio, por ejemplo, en el de la linea recta o de cualquier
figura: el concepto de causa en la impenetrabilidad, el choque de los cuerpos, etc. Por
consiguiente, los dos pueden aplicarse a una intuicion empirica, es decir, que el pensamiento de
ellos puede ser mostrado (0 demostrado) por un ejemplo; ademas, uno no esta seguro de que el
pensamiento no esté vacio, es decir, sin objeto.

No nos servimos en la légica ordinariamente de la expresion de demostrable o
indemostrable, mas que relativamente a las proposiciones; mas estas serian designadas con
mas propiedad, bajo el nombre de mediata o inmediatamente ciertas; porque la filosofia pura
tiene también proposiciones de estas dos clases, si se entiende por ellas proposiciones
verdaderas, susceptibles o no de prueba. Pero si es cierto que puede probar, en tanto que



filosofia, por medio de principios a priori, no puede demostrar, a menos que no se descarte por
completo de este sentido conforme al cual, demostrar (ostendere exhibire), significa dar a su
concepto una exhibicién (sea por medio de una prueba, sea simplemente por una definicién) en
una intuicion que puede ser a priori 0 empirica, y que en el primer caso se llama construccion del
concepto, y en el segundo es una exposicion del objeto, por lo cual se afirma la realidad objetiva
del concepto. Asi es que se dice de un anatomista que demuestra el ojo humano cuando comete
a la intuicion el concepto que habia tratado primero de una manera discursiva por medio del
analisis de este 6rgano.

Conforme a esto, el concepto racional del substratum supra-sensible de todos los
fendmenos en general, o aun de lo que debe ser mirado como el principio de nuestra voluntad en
su relacion con las leyes morales, es decir, de la libertad trascendental, este concepto es ya, en
cuanto a la especie, un concepto indemostrable y una idea racional, mientras que el de la virtud
lo es en cuanto al grado; porque no se puede hallar nada en la experiencia que corresponda al
primero en cuanto a la cualidad; y para el segundo no hay aqui efecto empirico que alcance al
grado que prescribe la idea racional como una regla de esta cualidad.

Del mismo modo que en una idea racional, la imaginacion, con sus intuiciones, no alcanza
al concepto dado, asi en una idea estética, el entendimiento, por medio de sus conceptos, no
alcanza jamas toda esta intuicién interior que la imaginacion junta a la representacion dada.

Pero como reducir una representacién de la imaginacidén a conceptos, se llama exponerlos,
la idea estética puede Ilamarse una representacién inexponible de la imaginacion (en su libre
juego). Ya tendré ocasion en lo sucesivo de decir algo de esta especie de ideas; yo quiero
solamente notar aqui, que estas dos especies de ideas, las ideas racionales y las ideas
estéticas, deben tener ambas clases sus principios en la razén, las primeras, en los principios
objetivos, las segundas, en los principios subjetivos del uso de esta facultad.

Podemos, conforme a esto, definir el genio, la facultad de las ideas estéticas; por donde se
muestra al mismo tiempo, porque en las producciones del genio, es la naturaleza (del sujeto), y
no un fin reflexivo la que da su regla (al arte de la produccién de lo bello). En efecto, como no es
necesario juzgar lo bello conforme a conceptos, sino conforme a la disposicion que muestra la
imaginacion a concertarse como la facultad de los conceptos en general, no es necesario buscar
aqui ni regla ni precepto; lo que es simplemente naturaleza en el sujeto, sin poder reducirse a
reglas o a conceptos, es decir, el substratum supra-sensible de todas sus facultades (que ningun
concepto del entendimiento puede alcanzar); por consiguiente, lo que hace del concierto de
todas nuestras facultades de conocer el ultimo fin dado a nuestra naturaleza para lo inteligible;
he aqui lo que sélo puede servir de medida subjetiva a esta finalidad estética, pero incondicional
de las bellas artes, que debe tener la pretension legitima de agradar a todos. Asi como no se
puede asignar a esta finalidad ningun principio objetivo, no hay mas que una sola cosa posible, y
es que tiene por fundamento a priori, un principio subjetivo, y sin embargo universal.

SEGUNDA OBSERVACION

Una observacion importante por si misma se presenta aqui, y es que hay fres especies de
antinomias de la razén pura, que todas convienen en que la obligan a abandonar esta
suposicién, por otra parte muy natural, que los objetos sensibles son cosa en si, para mirarlos
mas bien como simples fendmenos, y suponerles un substratum inteligible (algo supra-sensible,
cuyo concepto no es mas que una idea, y no puede dar lugar a un verdadero conocimiento). Sin
estas antinomias, la razén no podria jamas decidirse a aceptar un principio que redujera a este
punto el campo de la especulacion, y consentir en sacrificar tantas y tan brillantes esperanzas;
porque en este momento mismo, en el que, en compensacion de semejante pérdida, ve abrirse
bajo el punto de vista practico, una mas vasta perspectiva, parece no renunciar sin dolor a sus
esperanzas y a su antigua adhesion.

Si hay tres especies de antinomias, es que hay tres facultades de conocer, el entendimiento,
el juicio y la razén, de las que cada una (en tanto que facultad de conocer superior), debe tener
sus principios a priori. En tanto que juzga de estos principios mismos y de su uso, la razon exige
absolutamente, respecto de cada uno de ellos, para lo condicional dado, lo incondicional; pero
nunca se puede hallar lo incondicional, cuando se considera lo sensible como perteneciente a
las cosas en si, en lugar de no tener mas que un simple fenémeno, y de suponer en él como cosa
en si algo supra-sensible (el substratum inteligible de la naturaleza, fuera de nosotros y en
nosotros). Hay, pues; 1.° para la facultad de conocer una antinomia de la razén, relativamente al



uso tedrico del entendimiento que lleva a lo incondicional; 2.° para el sentimiento de placer y de
pena, una antinomia de la razon, relativamente al uso estético del juicio; 3.° para la facultad de
querer, una antinomia relativamente al uso practico de la razén legislativa por si misma; porque
los principios superiores de todas estas facultades son a priori, y conforme a la exigencia
inevitable de la razén, es necesario que juzguen y puedan determinar absolutamente®* su
objeto, conforme a estos principios.

En cuanto a las dos antinomias que resultan del uso metddico y del uso practico de estas
facultades superiores de conocer, hemos demostrado ademas que eran inevitables, cuando en
esta especie de juicios no se consideraban los objetos dados como fendmenos, y que no se les
suponia un abstratum supra-sensible, sino también que bastaba hacer esta suposicion para
resolverlos. En cuanto a la antinomia a que da lugar el uso del juicio, conforme a la exigencia de
la razdn, y en cuanto a la solucién que de esto hemos dado aqui, no hay mas que dos medios de
evitarlas: o bien negando que el juicio estético del gusto tenga por fundamento principio alguno a
priori, se pretendera que toda aspiracion un asentimiento universal y necesario, es vana y sin
razon, y que un juicio del gusto debe tenerse por exacto desde que suceda que muchos vienen
en su acuerdo, no porque este acuerdo nos haga sospechar principio alguno a priori, sino porque
él testifica (como en gusto del paladar) la conformidad contingente de las organizaciones
particulares: o bien se admitira que el juicio del gusto es propiamente un juicio oculto de la razén
sobre la perfeccion que esta descubre en una cosa y en la relacion de sus partes con un fin, y
que, por consiguiente, este juicio no se denomina estético mas que a causa de la oscuridad que
se refiere aqui, a nuestra reflexion, pero que en realidad es teleolégico. En este caso, se miraria
la solucion de la antinomia por ideas trascendentales como inutil y de ningun valor, y
conciliariamos las leyes del gusto con los objetos sensibles, no considerandolos como simples
fendmenos, sino como cosas en si. Mas hemos mostrado en muchos lugares, en la exposicion
de los juicios del gusto, cuan pocos satisfactorios son estos dos procedimientos.

Que si se concede al menos a nuestra deduccién que ésta se halla en buen camino, aunque
no sea suficientemente clara en todas sus partes, entonces aparecen tres ideas: primeramente,
la idea de lo supra-sensible en general, sin otra determinacion que la del substratum de la
naturaleza; en segundo lugar, la idea de lo supra-sensible como principio de la finalidad
subjetiva de la naturaleza para nuestra facultad de conocer; en tercer lugar, la idea de lo supra-
sensible como principio de los fines de la libertad, y del acuerdo de esta con sus fines en el
mundo moral.



LVIi




Del idealismo de la finalidad de la naturaleza
considerada como arte y como principio unico
del juicio estético

Se puede primero pretender explicar el gusto de dos maneras: o bien se dira que se juzga
siempre conforme a motivos empiricos, y por consiguiente, conforme a motivos que no pueden
darse mas que a posteriori por medio de los sentidos, o bien se habra de conceder que se juzga
conforme a un principio a priori. La primera de estas dos opiniones seria el empirismo de la
critica del gusto, y la segunda su racionalismo.

Conforme a la primera, el objeto de nuestra satisfaccion no se distinguiria de lo agradable;
conforme a la segunda, si el juicio descansa sobre conceptos determinados, se confundiria con
el bien; y asi toda la belleza seria desterrada del mundo; no quedaria en su puesto mas que un
nombre particular, sirviendo quiza para expresar cierta amalgama de las dos precedentes
especies de satisfaccion. Mas hemos mostrado que hay aqui también a priori principios de
satisfaccion que no pueden reducirse ciertamente a conceptos determinados, pero que siendo a
priori, conforman con el principio del racionalismo.

Ahora el racionalismo del principio del gusto, admitira el realismo o el idealismo de la
finalidad. Pero como un juicio del gusto no es mas que un juicio de conocimiento, y que la
belleza no es mas que una cualidad del objeto, considerando en si mismo, el racionalismo del
principio del gusto no puede admitir como objetiva la finalidad que se manifiesta en el juicio, es
decir, que el juicio formado por el sujeto no se refiere tedricamente, ni por tanto l6gicamente
(aunque de una manera confusa) a la perfeccién del objeto, sino estéticamente a la conformidad
de la representacién del objeto en la imaginacidn, son los principios esenciales de la facultad de
juzgar en general. Por consiguiente, aun conforme al principio del racionalismo, no puede haber
aqui otra diferencia entre el realismo y el idealismo del juicio del gusto, sino que en el primer
caso se mira esta finalidad subjetiva como un fin real que se propone la naturaleza (o el arte), y
gue consiste en convenir con nuestra facultad de juzgar, mientras que en el segundo caso no se
le mira mas que como una concordancia de si misma que se establece sin objeto, y de una
manera accidental entre la facultad de juzgar y las formas de que se producen en la naturaleza
conforme a leyes particulares.

Las bellas formas de la naturaleza organica hablan en favor del realismo de la finalidad de
la naturaleza, o de la opiniéon que admite como principio de la produccién de lo bello una idea de
lo bello en la causa que lo produce, es decir, un fin relativo a nuestra facultad de juzgar. Las
flores, las figuras de ciertas plantas, la elegancia inutil para nuestro uso, mas como escogida
expresamente para nuestro gusto, que muestran toda especie de animales en sus formas,
principalmente la variedad y la armonia de colores en el faisan, en los testaceos, en los insectos,
y hasta en las flores mas comunes, que agradan tanto a los ojos, y son de tanto atractivo, y que
quedando en la superficie, y no teniendo nada de comun con la figura, la cual podria ser
necesaria a los fines interiores de estos animales, parecen haberse hecho para la intuicidon
externa; todas estas cosas son de mucho peso en esta aplicacion, que admite en la naturaleza
fines reales para nuestro juicio estético.

Pero ademas de que esta opinidn tiene contra si la razén que no da una maxima para evitar
en lo posible el multiplicar inutiimente los principios, la naturaleza revela también por todas
partes en sus libres formaciones una tendencia mecanica a la produccion de formas, que
parecen haber sido hechas expresamente para el uso estético de nuestro juicio, y no
encontramos; en esto la menor razon para sospechar que obre para esto algo mas que el simple
mecanismo de la naturaleza, en tanto que naturaleza; de suerte que las concordancias de estas
formas en nuestro juicio pueden muy bien derivar de este mecanismo, sin que ninguna idea sirva
de principio a la naturaleza. Yo entiendo por libre formaciéon de la naturaleza, aquella por cuyo
media, una parte de un fluido en reposo, viniendo, a evaporarse o desaparecer (y alguna vez
solamente a perder su calérico), lo que queda toma, solidificandose, una figura o una textura, que
varia segun la diferencia de materias, pero que ella misma siempre para la misma figura. Es



necesario suponer para esto un verdadero fluido, a saber, un fluido en donde la materia esté
enteramente disuelta, es decir, no una simple amalgama de partes sélidas en suspension. La

formacién se hace entonces por una reunién precipitada®®, es decir, por una modificacién
repentina, no por un paso sucesivo del estado fluido al estado sdlido, sino como de un sdélo
golpe, y esta transformacion se llama entonces cristalizacion. El ejemplo mas comun de esta
especie de formacién, es la congelacién del agua, en la cual se forman primero las pequefnas
agujas de hielo que se cruzan en angulos de sesenta grados, mientras que, otros vienen a unirse
a cada punto de estos angulos, hasta que toda la masa se congela, de tal suerte que durante
este tiempo, el agua que se halla entre las agujas de hielo no pasa por el estado pastoso, sino
que queda, por el contrario, tan por completo fluida, como si su temperatura fuese mucho mas
alta, y sin embargo, no tiene mas que la temperatura del hielo. La materia que se desprende, y
que en el momento de la solidificacion se disipa subitamente, es una cantidad considerable de
calérico, que no servia mas que para mantener el estado fluido, y que desprendiéndose de él,
deja este nuevo hielo a la temperatura del agua antes fluida.

Muchas sales, muchas piedras de forma cristalina son producidas de la misma manera por
sustancias etéreas que se han puesto en disolucion el agua no se sabe cémo. Aun del mismo
modo, segun toda apariencia, los grupos de muchas sustancias minerales, de la galena cubica,
de la mica de plata, roja, etc., se forman también en el agua por la reunion precipitada de partes
gue alguna causa obliga a quitar este vehiculo y a coordinarse de manera que tomen formas
exteriores determinadas.

De otro lado, todas las materias que no se habian mantenido en estado fluido mas que por el
calor y que se han solidificado por el calor y que se han solidificado por el enfriamiento, cuando
se quiebran, muestran también en el interior una textura determinada y nos hacen juzgar por
esto, que si su propio peso o el contacto del aire no lo hubiese impedido, mostrarian al exterior la
forma que les es especificamente propia, y es lo que se ha observado en ciertos metales que se
habian endurecido en la superficie después de la fusién, y de los que se habia trasvasado la
parte restante todavia interiormente, pudo cristalizarse libremente. Muchas de estas
cristalizaciones minerales, como los espatos, la piedra hematida, ofrecen muchas veces formas
tan bellas, que el arte podria cuando mas concebir otras parecidas. Las estalactitas que hallamos
en la cueva de Antiparos son producidas simplemente por el agua que pasa gota a gota a través
de las capas de yeso.

El estado fluido, segun toda apariencia, es en general anterior al estado solido, y las plantas,
como los cuerpos de los animales, son formados por una materia fluida nutritiva, en tanto que
esta materia se forma por si misma en reposo: sin duda ella es primero sometida a cierta
disposicién originaria de medios y de fines (que no se debe juzgar estética, sino
teleolégicamente conforme al principio del realismo, como lo mostraremos en la segunda parte);
pero al mismo tiempo también quiza se componga y se forme en libertad conforme a la ley
general de la afinidad de las materias.

Luego como los vapores esparcidos en la atmésfera, que es una mezcla de diferentes
gases, producen por efecto del enfriamiento cristales de nieve, que es una mezcla de diferentes
gases, producen por efecto del enfriamiento cristales de nieve, que segun las diversas
circunstancias atmosféricas en que se forman, aparecen muy artisticamente formados y son
singularmente bellos; asi, sin quitar nada al principio teleoldgico, en virtud del cual juzgamos la
organizacion, se puede pensar muy bien que la belleza de las flores, de las plumas de las aves,
de las conchas, en la forma como en el color, pueden atribuirse a la naturaleza y a la propiedad
que tiene de producir libremente, sin ningun objeto particular, y conforme a las leyes quimicas,
por el arreglo de la materia necesaria para la organizacion, ciertas formas que muestran ademas
una finalidad estética.

Pero lo que prueba directamente que el principio de laidealidad de la finalidad sirve
siempre de fundamento a los juicios que formamos sobre lo bello de la naturaleza, y o que no
impide admitir como principio de aplicacién un fin real de la naturaleza para nuestra facultad de
representacion, es que en general, cuando juzgamos de la belleza, buscamos en nosotros
mismos a priori la medida de nuestro juicio, y que cuando se trata de juzgar si una cosa es bella
0 no, el juicio estético es el mismo legislativo. Esto seria, en efecto, imposible en la hipotesis del
realismo de la finalidad de la naturaleza lo que deberiamos encontrar bello, y el juicio del gusto
estaria sometido a principios empiricos. Por lo que en esta especie de juicios, no se trata de



saber lo que es la naturaleza, ni aun qué fin se propone en relacion a nosotros, sino qué efecto
produce sobre nosotros. Decir que la naturaleza ha formado sus figuras para nuestra
satisfaccién, seria todavia reconocer en ella una finalidad objetiva, y no admitir solamente una
finalidad subjetiva, que descanse sobre el juego de la imaginacion en libertad; segun esta ultima
opinion somos nosotros los que recibimos la naturaleza con favor, sin que ella nos preste
ninguno. La propiedad que tiene la naturaleza de suministrarnos la ocasion de percibir en la
relacion de las facultades de conocer, ejercitdandose sobre algunas de sus producciones una
finalidad interna, que, debemos mirar, en virtud de un principio supra-sensible, como necesaria y
universal; esta propiedad no puede ser un fin de la naturaleza, o mas bien no podemos mirarla
como tal, porque entonces el juicio que fuera determinado por ella, seria heterbnomo, y no libre y
autbnomo, como conviene a un juicio del gusto.

En las bellas artes, el principio del idealismo de la finalidad es todavia mas claro. Tienen de
comun con la naturaleza que no se puede admitir un realismo estético fundado sobre
sensaciones (porque esto no seria de las bellas artes, sino de las artes agradables). De otro
lado, la satisfaccién producida por ideas estéticas no debe depender de ciertos fines propuestos
al arte (que entonces no tendria mas que un objeto mecanico); por consiguiente, aun en el
racionalismo del principio descansa aquella sobre la idealidad y no sobre la realidad de los
fines: de esto resulta claramente que las bellas artes, como tales, no deben considerarse como
producciones del entendimiento y de la ciencia, sino del genio, y que asi reciben su regla de las
ideas estéticas, las cuales son esencialmente diferentes de las ideas racionales de fines
determinados. Del mismo modo que la idealidad de los objetos sensibles, considerados como
fendmenos, es la sola manera de explicar como sus formas pueden ser determinadas a priori,
también el idealismo de la finalidad en el juicio de lo bello de la naturaleza y del arte, es la sola
suposicidén que permite a la critica explicar la posibilidad de un juicio del gusto, es decir, de un
juicio que reclama a priori un valor universal (sin fundar sobre conceptos la finalidad que es
representada en el objeto).



LVIII




De la belleza como simbolo de la moralidad

Para probar la realidad de nuestros conceptos, se necesitan siempre las intuiciones. Si se
trata de conceptos empiricos, estas ultimas se llaman ejemplos. Si se trata de conceptos puros
del entendimiento, estas son los esquemas. En cuanto a la realidad objetiva de los conceptos de
la razon, es decir, de las ideas, pedir la prueba de ellas, bajo el punto de vista del conocimiento
tedrico, es pedir algo imposible, pues que en esto no puede haber intuicion que les corresponda.

Toda hipdtesis (exhibicién, subjectio sub adspectum), en tanto que representacion
sensible®®, es doble: es esquematica cuando la intuicion que corresponde a un concepto

recibido por el entendimiento es dada a priori; simbdlica cuando corresponde a un concepto que
solo la razon puede concebir, pero al cual ninguna intuicion sencilla puede corresponder; se
halla sometida a una intuicidon con la que concierta un procedimiento del juicio que no es mas
que analogo al que se sigue en el esquematismo, es decir, que no conforma con este mas que
por la regla y no por la intuicion misma, por consiguiente, por la forma sola de la reflexién, y no
por su contenido.

Es culpable que los nuevos logicos empleen la palabra simbdlica para designar el modo de
representacion opuesto al modo intuitivo; porque el modo simbdlico no es mas que una especie
de modo intuitivo. Este ultimo (el modo intuitivo), puede, en efecto, dividirse en modo
esquematico y modo simbdlico. Los dos son hipotesis, es decir, exhibiciones (exhibitiones); no
se halla en ellos mas que simples caracteres, o signos sensibles destinados a designar los
conceptos a que los asociamos. Estos ultimos no contienen nada que pertenezca a la intuicion
del objeto, sino que sirven solamente de medio de reproduccién segun la ley de asociacién a
que se halla sometida la imaginacion, por consiguiente a un fin subjetivo. Tales son las palabras
o los signos visibles (algébricos y aun mimicos) en tanto que simples expresiones de los
conceptos®’.

Todas las intuiciones que se hallan sometidas a conceptos a priori son, pues, 0 esquemas o
simbolos: los primeros contienen exhibiciones directas, los segundos, exhibiciones indirectas del
concepto. Los primeros producen demostrativamente; los segundos, por medio de una analogia
(por cuyo medio nos servimos aun de intuiciones empiricas). En este ultimo caso, el juicio tiene
una doble funcién; primera, aplicar el concepto al objeto de una intuicién sensible, y después
aplicarlo a un objeto distinto, del que el primero no es mas que el simbolo, la regla de la reflexién
gue nos hacemos sobre esta intuicidn. Asi es que nos representamos simbdélicamente un estado
monarquico por un cuerpo animado, cuando es dirigido conforme a una constitucién y leyes
populares, o por una simple maquina, como por ejemplo, un molino a brazo, cuando es
gobernado por una voluntad unica y absoluta. Entre un estado despaético y un molino a brazo no
hay ninguna semejanza, pero la hay entre las reglas, por cuyo medio reflexionamos sobre estas
dos cosas y sobre su causalidad.

Este punto ha sido, hasta ahora poco esclarecido, aunque merece un profundo examen;
pero no es este el lugar para insistir sobre él. Nuestra lengua esta llena de semejantes
exhibiciones indirectas, fundadas sobre una analogia, en las que la expresidén no contiene un
esquema propio de un concepto, sino solamente un simbolo para una reflexion. Tales son las
expresiones, fundamento (apoyo, base), depender (tener alguna cosa por otra mas elevada),
dimanar de cualquier cosa (por seguir), sustancia a sostén de los accidentes (como se expresa
Locke). Lo mismo se ve en ofra infinidad de hipdtesis simbdlicas que sirven para designar
conceptos, no por medio de una intuiciéon directa, sino conforme a una analogia con la intuicion,
es decir, haciendo pasar la reflexion que hace el espiritu sobre un objeto de intuicion a otro
concepto al que una intuicién quiza no pueda corresponder jamas directamente. Si ya podemos
llamar conocimiento a un simple modo de representacién (y esto es muy permitido cuando no se
trata mas que de un principio que determine el objeto tedricamente, respecto a lo que él es en si,
pero que lo determine practicamente, mostrandonos lo que la idea de este objeto debe ser para
nosotros y para el uso a que se destina), entonces todo nuestro conocimiento de Dios (es
simplemente simbdlico, y el que lo mira como esquematico, asi como los atributos del
entendimiento, de la voluntad, etc., que no prueban su realidad objetiva mas que en los seres del



mundo, aquel cree que en el antropomorfismo, lo mismo que el que descarta toda especie de
modo intuitivo, cree en el deismo, o sea aquel sistema, segun el cual no se conoce
absolutamente fuera de Dios, ni aun bajo el punto de vista practico.

Por lo que yo digo que lo bello es el simbolo de la moralidad, y que solo bajo este punto de
vista (en virtud de una relacién natural para cada uno, y que cada uno exige de los demas como
un deber) es como agrada y pretende el asentimiento universal, porque el espiritu se siente en
esto como ennoblecido, y se eleva por cima de esta simple capacidad, en virtud de la cual
recibimos con placer las impresiones sensibles, y estima el valor de los demas conforme a esta
misma maxima del juicio. Es lo inteligible 1o que el gusto tiene en cuenta, como he mostrado en
el parrafo precedente: es hacia él, en efecto, hacia donde se dirigen nuestras facultades
superiores de conocer, y sin él habria contradiccién entre su naturaleza y las pretensiones que
presenta el gusto. En esta facultad, el juicio no se ve, como cuando no es mas que empirico,
sometido a una heteronomia de las leyes de la experiencia; se da a si mismo su ley
relativamente a los objetos de una tan pura satisfacciéon, como hace la razén relativamente a la
facultad de querer; y por esta posibilidad interior que se manifiesta en el sujeto, como por la
posibilidad exterior de una naturaleza que se conforma con la primera, se ve ligado a alguna
cosa que se revela en el sujeto mismo y fuera de él, y que no es ni la naturaleza ni la libertad,
sino que se halla ligado a un principio de esta misma, es decir, con lo supra-sensible, en el cual
la facultad tedrica se confunde con la facultad practica de una manera desconocida, pero
semejante para todos. Nosotros indicaremos algunos puntos de esta analogia haciendo notar al
mismo tiempo las diferencias.

1. Lo bello agrada inmediatamente (mas sdlo en la intuicion reflexiva, no como la moralidad,
en el concepto). 2. Agrada independientemente de todo interés (el bien moral esta, en verdad,
ligado a un interés necesariamente, pero no a un interés que precede al juicio de satisfaccion,
porque este mismo juicio es lo que le produce). 3. Lalibertad de la imaginacion (por
consiguiente, de nuestra sensibilidad), se representa en el juicio de lo bello como
conformandose con la legalidad del entendimiento (en el juicio moral, la libertad de la voluntad
es concebida como el acuerdo de esta facultad consigo misma, segun las leyes universales de la
razén). 4. El principio subjetivo del juicio de lo bello es representado como universal, es decir,
como aceptable para todos, aunque no se puede determinar por ningun concepto universal (el
principio objetivo de la moralidad es también representado como universal, es decir, como
admisible para todos los sujetos, asi como para todas las acciones de cada sujeto, mas también
como pudiendo ser determinado por un concepto universal). Esto es porque el juicio moral no es
capaz de principios constitutivos determinados, sino que sélo es posible por maximas fundadas
sobre estos principios y sobre su universalidad.)

La consideracién de esta analogia es frecuente aun entre las inteligencias vulgares, y se
designan muchas veces objetos bellos de |la naturaleza o del arte, por medio de nombres que
parecen tener por principio un juicio moral. Se califica de majestuosos y de magnificos arboles o
edificios: se habla de campos graciosos y que rien: los colores mismos son llamados inocentes,
modestos, tiernos, porque excitan sensaciones que contienen algo analogo a la conciencia de
una disposicion de espiritu producida por juicios morales. El gusto nos permite de este modo
pasar, sin un salto muy brusco, del atractivo de los sentidos a un interés moral habitual,
representando la imaginacién en su libertad como pudiendo ser determinada de acuerdo con el
entendimiento, y aun aprendiendo a hallar en los objetos sensibles una satisfaccion libre e
independiente de todo atractivo sensible.



Apéndice




LIX




De la metodologia del gusto

La division de la critica en doctrina elemental y metodologia la cual precede a la ciencia, no
puede aplicarse a la critica del gusto, puesto que no hay ni puede haber ciencia de lo bello, y
porque el juicio del gusto no puede determinarse por principios.

En efecto, la parte cientifica de cada arte, y todo lo que mira la verdad en la exhibicion de su
objeto, es sin duda una condicién indispensable (condiditio sine qua non) de las bellas artes,
pero esto no constituye las mismas bellas artes. No hay, pues, para las bellas artes mas que una
manera®® (modus) y no un método (metodus). EI maestro debe mostrar lo que debe hacer el
discipulo, como lo debe hacer, y las reglas generales a las que en definitiva reduce su manera
de proceder, pueden servirle de ocasion para hallar las principales cosas que por aquellas le
prescriben. Se debe, sin embargo, atender a un cierto ideal que el arte debe tener a la vista,
aunque no pueda jamas alcanzarlo por completo. Esto no se consigue mas que excitando la
imaginacion del discipulo para apropiarse a un concepto dado, y para esto haciéndole notar lo
insuficiente de la expresion respecto a la idea, que el concepto mismo no alcanza, puesto que es
estético, y por medio de una critica severa, que le impedira tomar los ejemplos que se le
propongan como tipos o modelos que imitar, que no pueden ser sometidos a una regla superior,
ni a su propio juicio, y asi es como el genio, y con él la libertad de la imaginacién, evitaran el
peligro de ser ahogados por las reglas, sin las cuales no puede haber bellas artes, ni gusto que
las juzgue exactamente.

La propedéutica de todas las bellas artes en tanto que se trata del ultimo grado de
perfeccion, no parece que consiste en los preceptos, sino en la cultura de las facultades del
espiritu por medio de estos conocimientos preparatorios que se llaman humanidades,
probablemente porque humanidad significa de un lado el sentimiento de la simpatia universal, y
de otro la facultad de poderse comunicar intima y universalmente, dos propiedades que, juntas,
componen la sociabilidad propia de la humanidad, y por las cuales esta salta los limites
asignados al animal. El siglo y los pueblos cuya corriente por la sociedad /egal, solo fundamento
de un estado duradero luchan contra las grandes dificultades que presenta el problema de la
union de la libertad (y por consiguiente, también de la igualdad) con cierta violencia (mas bien
con la del respeto y la sumision al deber que con la del miedo), este siglo y estos pueblos
deberian hallar primero el arte de sostener una comunicacion reciproca de ideas entre la parte
mas ilustrada y la mas inculta, de aproximar el desenvolvimiento y la cultura de la primera al
nivel de la simplicidad natural y de la originalidad de la segunda, y de establecer de este modo
este intermedio entre la civilizacién y la simple naturaleza que constituye para el gusto, en tanto
que sentido comun para los hombres, una medida exacta, pero que no pueda determinarse
conforme a reglas generales.

Un siglo mas avanzado pasara dificilmente sin estos modelos, puesto que se separa
siempre mas de la naturaleza, y que, por ultimo, si no tiene ejemplos permanentes de ella,
apenas estara en estado de formarse un concepto de la feliz unién, en un solo y mismo pueblo,
de la violencia legal, que exige la mas alta cultura, con la fuerza y la sinceridad de la libre
naturaleza, sintiendo su propio valor.

Mas como el gusto es en realidad una facultad de juzgar de la representacion sensible de
las ideas morales (por medio de cierta analogia de la reflexion sobre estas dos cosas), y como de
esta facultad, asi como de una capacidad mas alta todavia para el sentimiento derivado de estas
ideas (que se llama sentimiento moral), es de donde se deriva este placer que el gusto proclama
admisible para la humanidad en general, y no para el sentimiento particular de cada uno, se ve
claramente que la verdadera propedéutica para fundar el gusto es el desenvolvimiento de las
ideas morales y la cultura del sentimiento moral, porque solamente a condicién de que la
sensibilidad esté de acuerdo con este sentimiento, es como el verdadero gusto puede recibir una
forma determinada e inmutable.

FIN DEL TOMO PRIMERO



Segunda parte




Critica del juicio teleologico




LX




De la finalidad objetiva de la naturaleza

Los principios trascendentales del conocimiento nos autorizan a admitir una finalidad, por la
cual la naturaleza en sus leyes particulares se concierta subjetivamente con la facultad de
comprension del juicio humano, y nos permite juntar las experiencias particulares en un sistema;
porque entre las diversas producciones de la naturaleza, se puede admitir también la posibilidad
de otras que tienen cierta forma especifica por caracter, es decir, que como si fuesen hechas
expresamente para nuestra facultad de juzgar, sirven con su variedad y su unidad, como para
fortificar y sostener las fuerzas del espiritu (que se hallan en juego en el ejercicio de esta
facultad) lo que les ha valido el nombre de bellas formas.

Mas que la contingencia de la naturaleza se hallan en la relaciéon de medios afines, y que su
posibilidad no se pueda comprender suficientemente mas que por medio de esta especie de
causalidad, es de lo que no hallamos la razén en la idea general de la naturaleza, considerada
como el conjunto de los objetos sensibles. En efecto: en el precedente caso, la representacién
de las cosas, siendo algo en nosotros, pudiera muy bien ser concebida a priori como apropiada
al destino interior de nuestras facultades de conocer. Mas ¢,cémo fines que no son los nuestros y
que tampoco pertenecen a la naturaleza (qQue nosotros no admitimos como un ser inteligente),
pueden y deben constituir una especie de causalidad, o al menos un caracter completamente
particular de conformidad con las leyes? Esto es lo que es imposible de presumir a priori con
algun fundamento. Con mayor razén, la experiencia misma no puede demostrar la realidad de
esto, si no se ha introducido ya ingeniosamente el concepto de fin en la naturaleza de las cosas.
No sacamos, pues, este concepto de los objetos y del conocimiento empirico que de ellos
tenemos; y por consiguiente, nos servimos de él, mas bien para comprender la naturaleza por
analogia con un principio subjetivo del enlace de las representaciones, que para el conocimiento
por medio de principios objetivos.

Ademas, la finalidad objetiva, como principio de la posibilidad de las cosas de la naturaleza,
esta tan lejos de conformarse necesariamente con el concepto de la misma, que ella es la que se
invoca para probar la contingencia de la naturaleza y de sus formas. En efecto; cuando se habla
de la estructura de un ave, de las células formadas en sus huesos, de la disposicién de sus alas
para el movimiento, de la de su cola que le sirve como de timon, después se dice que todo esto
es contingente, si se le considera relativamente al simple nexus afectivus de la naturaleza, y no
se invoca todavia una especie particular de causalidad, la de los fines (nhexus finalis), es decir, se
muestra que la considerada como simple mecanismo, habria podido tomar otras mil formas, sin
quebrantar la unidad de este principio, y que por consiguiente, no se puede esperar hallar a priori
la razon de esta forma en el concepto mismo de la naturaleza, sino que es necesario buscarlo
fuera de este concepto.

Hay, sin embargo, razén para admitir, al menos de una manera problematica, el juicio
teleoldgico en la investigacion de la naturaleza, pero a condicion de que no se haga de él un
principio de investigacién y observacion mas que por analogia con la causalidad determinado
por fines, y que no se pretenda explicar nada por este medio. Pertenece al juicio reflexivo y no al
juicio determinante. El concepto de las relaciones y formas finales de la naturaleza, es la menos
un principio ademas que sirve para reducir sus fendmenos a reglas, alli donde no bastan las
leyes en una causalidad puramente mecanica. Recurrimos, en efecto, a un principio teleoldgico,
siempre que atribuimos la causalidad al concepto de un objeto, como si este concepto estuviese
en la naturaleza (y no en nosotros mismos), o que, por mejor decir, nos representasemos la
posibilidad de un objeto por analogia con este género de causalidad (que es la nuestra),
concibiendo de este modo la naturaleza, como siendo técnica por su propio poder, en lugar de
no tener en su causalidad mas que un simple mecanismo, como sucederia, si no se le atribuyese
este modo de accion. Si, por el contrario, admitimos en la naturaleza causas que obran con
intencion, y si, por consiguiente, damos por fundamento a la teleologia no simplemente un
principio reqgulador, que nos sirva para juzgar los fendmenos de la naturaleza, considerada en
sus leyes particulares, sino un principio constitutivo que determine el origen de sus
producciones, entonces el concepto de un fin de la naturaleza no pertenecera al juicio reflexivo,



sino al juicio determinante. O mas bien, este concepto no perteneceria propiamente al juicio
(como el de la belleza, en tanto que finalidad formal subjetiva); como concepto racional,
introduciria en la ciencia de la naturaleza una nueva especie de causalidad. Mas esta especie de
causalidad no hacemos mas que sacarla de nosotros mismos para atribuirla a otros seres, sin
querer por esto asimilarlos a nosotros.



Primera seccion




Analitica del juicio teleoloégico




LXI




De la finalidad objetiva que es simplemente
formal a diferencia de lo que es material.

Todas las figuras geométricas trazadas conforme a un principio, revelan una finalidad
objetiva, muchas veces maravillosa por su variedad, es decir, que sirven para resolver muchos
problemas con un sélo principio, y cada uno de estos de una manera infinitamente varia. La
finalidad es aqui evidentemente objetiva o intelectual, y no simplemente subjetiva y estética.
Porque ella expresa la propiedad que tiene la figura de engendrar muchas figuras propuestas, y
es ademas reconocida por la razén. Mas la finalidad no constituye, sin embargo, la posibilidad
del concepto del objeto mismo, es decir, que no se considera como siendo posible unicamente
en relacion a este uso.

Esta figura tan simple que se llama circulo, contiene el principio de la soluciéon de una
multitud de problemas, de los que cada uno exigiria por si muchos trabajos preparatorios,
mientras que esta solucién se ofrece por si misma como una de las admirables e infinitamente
numerosas propiedades de esta figura. Si se trata, por ejemplo, de construir un tridngulo con una
base dada y el angulo opuesto, el problema es indeterminado, es decir, que se puede resolver
de una manera infinitamente varia. Mas el circulo encierra todas estas soluciones del problema,
como el lugar geométrico que suministra todos los triangulos que satisfacen a las condiciones
dadas. O bien, si se quiere que dos lineas se corten de tal suerte que el rectangulo formado por
las dos partes de la una sea igual al formado por las de la otra, la solucién del problema presenta
mucha dificultad. Mas para que dos lineas se dividan en esta proporcién, basta que se corten en
el interior del circulo, y terminen en su circunferencia. Las demas lineas curvas suministrarian
también soluciones de este género, que no habria hecho concebir al pronto la regla conforme a
la cual las construimos. Todas las secciones conicas, cualquiera que sea la simplicidad de su
definicidn, sea que se las considere en si mismas, sea que se las refiera a sus propiedades, son
fecundas en principios para la soluciéon de una multitud de problemas posibles.

Causa un verdadero placer el ver el ardor con que los antiguos gedmetras investigaban las
propiedades de esta especie de lineas, sin inquietarse por esta cuestién propia de espiritus
limitados: s qué bien nos trae este conocimiento? Asi es, por ejemplo, que investigaban las
propiedades de la parabola, sin conocer la ley de la gravitacion hacia la superficie de la tierra,
que les hubiera suministrado la aplicacion de la parabola a la trayectoria de los cuerpos
solicitados por la gravedad (cuya direccion puede considerarse como paralela a si misma en
toda la duracion de su movimiento). Asi es también que estudiaban las propiedades de la elipse
sin adivinar que en esto habia también una gravitacion para los cuerpos celestes, y sin conocer
la ley que rige la gravedad de estos cuerpos en sus diversas distancias al centro de atraccion, y
que hace que, aunque estén enteramente libres, se vean obligados a describir esta curva.

Trabajando asi sin saberlo para la posteridad, gozaban al encontrar en la esencia de las
cosas una finalidad, cuya necesidad hubiesen podido mostrar a priori. Platén, maestro en esta
ciencia llega al entusiasmo tratindose de esta disposicién originaria de las cosas, cuyo
descubrimiento puede exceder toda experiencia, y sobre la facultad que tiene el espiritu de poder
llevar la armonia de los seres a su principio supra-sensible (comprendiendo las propiedades de
los numeros, con los que el espiritu juega en la musica).

Este entusiasmo lo elevaba sobre los conceptos de la experiencia a la regidn de las ideas,
gue no le parecian explicables mas que por un comercio intelectual con el principio de todos los
seres. No es extrafio que excluyera de su escuela los que no sabian geometria; porque lo que
Anaxagoras deducia de los objetos de la experiencia y de su enlace final, pensaba derivarlo de
una intuiciéon pura, inherente al espiritu humano. La necesidad en la finalidad, es decir, la
finalidad de las cosas que se hallan dispuestas como si hubiesen sido hechas a propdsito para
nuestro uso, pero que parecen, sin embargo, pertenecer originariamente a la esencia de las
cosas sin tener en cuenta nuestro uso, he aqui el principio de la gran admiracion que nos causa
la naturaleza, menos todavia fuera de nosotros, que en nuestra propia razéon. Ademas es un error
muy excusable el pasar insensiblemente de esta admiracion al fanatismo.

Mas aunque esta finalidad intelectual sea objetiva (y no subjetiva como la finalidad estética),



no podemos concebirla, en cuanto a su posibilidad, mas que como formal (no como real), es
decir, solo como una finalidad a la cual no es necesario dar un fin, una teleologia por principio,
sino que basta concebirla de una manera general. El circulo es una intuicion que el
entendimiento determina conforme a un principio; la unidad de este principio, que yo admito
arbitrariamente y de la cual me sirvo como de un concepto fundamental, aplicada a una forma de
la intuicion (al espacio), que sin embargo no se encuentra en mi mas que como una
representacion, pero como una representacion a priori, esta unidad hace comprender la de
muchas reglas, que derivan de la construccién de este concepto, y que son conformes a muchos
fines posibles, sin que haya necesidad de suponer para esta finalidad un fin o algun otro
principio. Del mismo modo no le hay cuando hallo el orden y la regularidad en un conjunto de
cosas exteriores, encerrado en ciertos limites, por ejemplo, en un jardin, el orden y la regularidad
de los arboles, de los parterres, de los paseos; yo no puedo esperar el deducirlos a priori de una
circunscripcion arbitraria de un espacio, porque estas son cosas existentes, que no pueden ser
conocidas mas que por medio de la experiencia, y no se trata, como ahora, mas que de una
simple representacion determinada en mi a priori, conforme a un principio. Es porque esta ultima
finalidad (la finalidad empirica) en tanto que real depende del concepto de un fin.

Pero se ve también la razén legitima de nuestra admiracién por esta misma finalidad que
percibimos en la esencia de las cosas (en tanto que sus conceptos pueden ser construidos). Las
reglas variadas cuya unidad (fundada sobre un principio) causa admiracion, son todas sintéticas,
y no derivan de un concepto del objeto, por ejemplo, del circulo, sino que necesitan que este
concepto sea dado en la intuicion. Mas por lo mismo, esta unidad tiene trazas de hallarse
fundada empiricamente sobre un principio diferente de nuestra facultad de representacion, y se
diria entonces que la concordancia del objeto con la necesidad de las reglas, inherente al
entendimiento, es contingente en si, y por consiguiente no es posible mas que por un fin
establecido expresamente para esto. Por lo que esta armonia, no siendo, sin embargo de toda
esta finalidad, reconocida empiricamente, sino a priori, deberia conducirnos por si misma a la
conclusiéon de que el espacio, cuya determinacién so6lo hace posible el objeto (por medio de la
imaginacion y conforme a un concepto), no es una cualidad de las cosas fuera de nosotros, sino
un simple modo de representacion en nosotros, y que de este modo en la figura que yo trazo
conforme a un concepto, es decir, en mi propia manera de representarme lo que me es dado
exteriormente, aunque esto pudiese en si, soy yo quien introduce, la finalidad, sin estar instruido
de ello empiricamente por la cosa misma, y por consiguiente, sin tener para ello de ningun fin
particular fuera de mi en el objeto. Pero como esta consideracion exige ya un uso critico de la
razén, y por consiguiente no se sobreentiende al principio en el juicio que formamos del objeto
conforme a sus propiedades, este juicio no me da inmediatamente mas que la unién de reglas
heterogéneas (aun en lo que ellas tienen de heterogéneo) en un principio particular que
descanse a priori fuera de mis conceptos, y en general de mi representacion. Por lo que la
sorpresa viene de que el espiritu queda en suspenso por la incompatibilidad de una
representacion y de la regla dada por la misma con los principios que le sirven ya de
fundamento, y por esto llega a dudar si ha visto o juzgado bien; mas |la admiracién es una
sorpresa que no cesa nunca, ni aun después de la desaparicién de esta duda. Por consiguiente,
la admiracion es un efecto completamente natural de esta finalidad que observamos en la
esencia de las cosas (consideradas como fendmenos), y no se puede condenar, porque no
solamente nos es imposible explicar por qué la unién de esta forma de la intuicién sensible (que
se llama el espacio) con la facultad de los conceptos (el entendimiento) es precisamente tal y no
otra, sino que esta unidon misma extiende el espiritu haciéndole como presentir algo todavia que
descansa sobre estas representaciones sensibles, y que puede contener el ultimo principio
(desconocido para nosotros) de este acuerdo. No tenemos ciertamente necesidad de conocerlo
cuando simplemente se trata de la finalidad formal de nuestras representaciones a priori; mas la
sola necesidad en que estamos de pensar en él; excita la admiracion por el objeto que nos la
impone.

Se acostumbra llamar bellezas las propiedades de que hemos hablado, las de las figuras
geométricas como las de los numeros, a causa de cierta finalidad que muestran a priori para
diversos usos del conocimiento, y que la simplicidad de su construcciéon no hubiera hecho
sospechar. Asi, por ejemplo, se habla de tal o cual bella propiedad del circulo, que se descubriria
de esta o la otra manera; mas esto no es alli un juicio estético de finalidad; esto no es uno de los



juicios sin concepto que no indican mas que una finalidad subjetiva en el libre juego de nuestras
facultades de conocer; esto es un juicio intelectual, fundado sobre conceptos, que da claramente
a conocer una finalidad objetiva, es decir, una conformidad con los diversos objetos
(infinitamente varios). Esta propiedad deberia llamarse con mas razon perfeccioén relativa que
belleza de una figura matematica. En general, apenas se puede admitir la expresion de belleza
intelectual, porque la palabra belleza perderia entonces todo sentido determinado, o la
satisfaccion sensible. EI nombre de belleza convendria mejor a la demostracion de estas
propiedades; porque por esta demostracion, el entendimiento en tanto que facultad de los
conceptos, y la imaginacion en tanto que facultad que suministra la exhibicion de estos
conceptos, se sienten fortificados a priori (este es el caracter que junto con la precision que lleva
la razon, llamamos la elegancia de la demostracion): aqui al menos, si la satisfaccion tiene su
principio en los conceptos, es subjetiva, mientras que la perfeccion produce una satisfaccion
objetiva.



LXIi




De la finalidad de la naturaleza que no es mas
que relativa, a diferencia de la que es interior

La experiencia lleva nuestra facultad de juzgar al concepto de una finalidad objetiva y
material, es decir, al concepto de un fin de la naturaleza; entonces es solamente cuando
tenemos, para juzgar, una relacion de causa a efecto®® que no somos capaces de comprender
sin suponer en la causalidad de la causa misma la idea del efecto como la condicion de la
posibilidad de este efecto o el principio que determina su causa a producirle. Mas esto puede
hacerse de dos modos: se considera el efecto, o inmediatamente como una produccion hecha
con arte, o solamente como una materia destinada al arte de otros seres posibles de la
naturaleza, y por consiguiente, o como un fin, o como un medio para la finalidad de otras causas.
Esta ultima finalidad se Ilama utilidad (por lo que se refiere a los hombres), y aun
conveniencia'?® (por lo que se refiere a otros seres), y no es mas que relativa, mientras que la
primera es una finalidad interior de la naturaleza.

Los rios, por ejemplo, llevan consigo tierras utiles a la vegetacidn, que depositan alguna vez
en los campos por donde pasan, muchas veces también en su desembocadura. En muchos
paises las olas arrojan el limo a la costa, o lo depositan en la orilla; y principalmente cuando los
hombres tienen cuidado de que el reflujo no lo vuelva a arrastrar, la tierra alli viene a ser mas
fértil, y la vegetaciéon toma el puesto que ocupaban los peces y los testaceos. Asi es, que la
naturaleza ha producido por si misma la mayor parte de los aumentos de terreno, y continua
todavia, aunque lentamente. Por lo que la cuestion es saber si estos aluviones deben ser
considerados como fines de la naturaleza, a causa de su utilidad para los hombres, porque no se
puede hablar de la ventaja que de esto resulta para la misma vegetacion, puesto que lo que esta
gana, los animales del mar lo pierden.

O bien, para presentar un ejemplo de la conveniencia de ciertas cosas de la naturaleza para
otros seres, con relacion a las cuales pueden considerarse como medios, decir que no hay mejor
terreno para los pinos que un terreno arenoso, por lo que el Océano, antes de retirarse de la
tierra, ha dejado tantas capas de arena en nuestras comarcas del Norte, que han podido
elevarse sobre suelo extensos bosques de pinos, cuya tierra, por lo demas, es impropia para
toda cultura, y acusamos muchas veces, a nuestros antepasados de haberlos destruido sin
razon. Se puede preguntar si este antiguo depdsito de capas de arena era un fin de la
naturaleza, trabajando en favor de los bosques de pinos que mas tarde alli pudieran formarse. Lo
que hay de cierto es que si hay necesidad de ver alli un fin de la naturaleza, se debe mirar
también esta arena como un fin, pero solamente como un fin relativo que a su vez tenia por
medios la antigua rivera y la retirada del mar; porque en la serie de miembros de una relacion
final subordinados entre si, cada miembro intermedio debe considerarse como un fin (mas no
como fin ultimo), cuya causa mas proxima es el medio. Asi, también, si debia haber en el mundo
bueyes, cabras, caballos y otros animales de este género, era necesario que hubiese también
yerba sobre la tierra; y si debia haber camellos, era necesario que hubiese en los desiertos
plantas propias para alimentarlos; y ademas era necesario que estos animales y otras especies
de herbivoros existiesen en abundancia, para que pudiese haber lobos, tigres y leones. Por
consiguiente, la finalidad objetiva que se funda sobre esta relacién, no es una finalidad objetiva
de las cosas en si, como habria que admitir si por ejemplo, no se pudiese concebir la arena en si
misma como un efecto del mar, que es la causa de ella, sin suponer un fin a esta, y sin
considerar el efecto, a saber la arena, como una cosa hecha con arte. Es una finalidad que no es
mas que relativa, y no existe mas que accidentalmente en la cosa a que se atribuye; y aunque
entre los ejemplos citados, se debia mirar la yerba como una produccidén organizada de la
naturaleza, por consiguiente, como una cosa hecha con arte, en su relacién con los animales
qgue se alimentan de ella, no debe considerarse mas que como una materia bruta.

Pero cuando, en fin, el hombre, gracias a la libertad de su causalidad, encuentra las cosas
de la naturaleza utiles para sus designios, en verdad muchas veces extravagantes (como cuando
se sirve de plumas de aves para engalanarse y tierras de color y jugos de las plantas para



acicalarse), pero alguna vez también razonables, como cuando se sirve del caballo para viajar,
del buey y aun del asno y del cochino, (asi como se hace en la isla de Menorca), para labrar, no
se puede admitir aun en esto un fin relativo de la naturaleza (para este uso). Porque su razén
sabe hacer concurrir las cosas con las representaciones de la fantasia, a las cuales no estaban
predestinadas por su naturaleza. Solamente si se admite que debe haber hombres sobre la
tierra, los medios al menos, sin los que los hombres no podrian existir, en tanto que animales, y
aun en tanto que seres racionales (en cualquier grado, por débil que sea), no pueden faltar; mas
entonces las cosas de la naturaleza que son indispensables para este uso, deben considerarse
también como fines de la misma.

Se ve claramente con esto, que la finalidad exterior (la utilidad de una cosa por medio de
otras), no puede considerarse como un fin exterior de la naturaleza, mas que a condicién de que
la existencia de la cosa, a la cual se refiere de cerca o de lejos, sea por si misma un fin de la
misma. Mas como esto no se puede jamas demostrar por la simple consideracion de la
naturaleza, se sigue que la finalidad relativa, aunque nos haga hipotéticamente pensar en los
fines de aquella, sin embargo, no puede legitimamente dar lugar a ningun juicio teleolégico
absoluto.

La nieve en los paises frios, defiende los sembrados contra la helada, y facilita el comercio
de los hombres (por medio de los trineos). Los Lapones se sirven por esto de ciertos animales
(los renos), que hallan un alimento suficiente en un musgo seco, que saben sacar debajo de la
nieve, y que se dejan facilmente amansar y domar, aunque podrian también vivir en libertad.
Para otros pueblos situados en la misma zona glacial, el mar contiene una rica provision de
animales que les sirven para alimentarse y vestirse, y aun les suministran materias inflamables
gue les sirven para calentar sus chozas, que construyen con la madera que el mar les trae. Por lo
que hay en esto un concurso admirable de relaciones de la naturaleza a un fin, y este fin es el
Groenlandés, el Lapon, el Samoyedo o Samoida, el Yacula o cualquier otro pueblo. Mas las no
se ve por qué, en general, debe haber hombres con estas comarcas. Es por lo que se formaria un
juicio muy atrevido y arbitrario, diciendo que si los vapores formados por el aire caen en este pais
bajo la forma de nieve, que si la mar tiene corrientes que llevan la madera venida de los paises
calidos, y que si encierra grandes animales llenos de aceite, es porque la causa que produce
todas las cosas de la naturaleza, ha tenido por principio la idea de venir en ayuda de ciertas
pobres criaturas. Porque aun cuando no existiesen todas estas ventajas de la naturaleza, no
tendriamos fundamento para hallar las causas de la naturaleza insuficientes para nuestra
utilidad, y nos pareceria, por el contrario, una temeridad y una falta de consideracion el pedir a la
naturaleza una disposicidén de este género, y atribuirle un fin semejante (atendiendo a que la
discordia unicamente ha podido arrojar a los hombres a comarcas tan inhospitalarias).



LXIII




Del caracter propio de las cosas, en tanto que
fines de la naturaleza

Para concebir que una cosa no es posible mas que como fin, es decir, que la causalidad a
que debe su origen, no se debe buscar en el mecanismo de la naturaleza, sino en una causa
cuyo poder sea determinado por conceptos, es necesario que la posibilidad de la forma de esta
cosa no se pueda sacar de simples leyes de la naturaleza, es decir, de leyes que nuestro soélo
entendimiento pueda reconocer en su aplicacion a los fendmenos; es necesario que el
conocimiento empirico de esta forma, considerada en su causa y como efecto, suponga
conceptos de la razén. Esta forma es contingente a los ojos de la razdn que la refiere a todas las
leyes de la naturaleza, es decir, que la razon que debe también buscar la necesidad en la forma
de toda producciéon de la naturaleza, en este caso que no quiere mas que percibir las
condiciones ligadas a esta produccion, no puede, sin embargo, admitir esta necesidad en la
forma dada; esta misma contingencia es la que nos determina a considerar la casualidad de esta
forma como si no fuese posible mas que por la razén. Pero esta es la facultad de obrar conforme
a los fines (la voluntad), y el objeto que no se representa como posible mas que por esta facultad,
no sera representado asi, como posible, mas que en tanto que sea fin.

Si alguien percibe en un pais que parezca inhabitado, una figura geométrica, como un
hexagono regular, trazado sobre la arena, su reflexién, ejercitindose sobre el concepto de esta
figura, notara aunque de una manera confusa, con la ayuda de la razén, la unidad del principio
de la produccion de este concepto, y entonces, conforme a la razén, no podra buscar el principio
de la posibilidad de esta figura en las cosas que conoce como la arena, la mar vecina, los
vientos o aun, las huellas de los animales, o en otra causa privativa de la razéon. Porque la
contingencia de este acuerdo de una forma con un concepto, que no es posible mas que en la
razon, lo pareceria tan infinitamente grande, que seria como si no hubiera para producir la ley de
la naturaleza; y por consiguiente, el principio de la causalidad de un efecto semejante, no puede
buscarse en el puro mecanismo de la naturaleza, sino en un concepto del objeto, que solo la
razon puede suministrar, y con el cual solo ella puede compararle, y asi es que se puede
considerar este efecto como un fin, no ciertamente como un fin de la naturaleza, sino como un
producto del arte (vestigium hominis video).

Mas para que una cosa, en la cual se reconoce una produccién de la naturaleza, pueda al
mismo tiempo ser juzgada como un fin, por consiguiente, como un fin de la naturaleza, es
necesario, si no hay en esto nada de contradictorio, algo mas todavia. Diremos provisionalmente
gue una cosa existe como fin de la naturaleza, cuando es la causa y el efecto de si misma,
porque hay aqui una causalidad que no se puede relacionar con el simple concepto de la
naturaleza, sin suponer un fin a esta; pero que se puede a esta condicién, cuando no
comprender, al menos concebir sin contradiccién. Antes de analizar completamente esta idea de
un fin de la naturaleza, expliquémosla ahora por medio de un ejemplo.

En primer lugar, un arbol produce otro, conforme a una ley conocida de la naturaleza. Mas el
arbol que produce es de la misma especie, y asi él se produce por si mismo en cuanto a la
especie; se conserva siempre en esta misma especie, de un lado como un efecto, del otro como
causa, incesantemente reproducida por si misma y reproduciéndose siempre.

En segundo lugar, un arbol se produce por si mismo como individuo. Esta especie de efecto
no es, a la verdad, mas que el crecimiento; mas este crecimiento es enteramente diferente de
todo aumento producido por las leyes mecanicas, que se parece a una produccion, bajo otro
nombre. Esta planta elabora la materia que emplea para su crecimiento, de manera que se la
asimila, es decir, de manera que le da la cualidad que le es especificamente propia, y que fuera
de ella no puede suministrar el mecanismo de la naturaleza, y se desenvuelve de este modo por
una materia, que en virtud de esta asimilacion, es su propio producto. Porque, si relativamente a
las partes constitutivas que recibe de la naturaleza exterior, esta materia no puede considerarse
mas que como una educcion, se halla, sin embargo, en la eleccién y en la nueva composicion de
esta materia bruta tal originalidad, que todo el arte del mundo no basta cuando se busca para
reconstituir una produccién del reino vegetal con los elementos que ha separado al



descomponerla, o con la materia que la naturaleza suministra para alimentarla.

En tercer lugar, una porcion de estos seres se producen por si mismos, de tal suerte, que la
conservacion de lo unos depende de la conservaciéon de los otros. Un botdn, sacado de un rama
de un arbol e injerto sobre la rama de otro, produce sobre una planta extrafia una planta de su
especie, y del mismo modo una aguja sobre un tronco extrafo. Por esto se puede considerar en
el mismo arbol cada rama o cada hoja, como simplemente habiendo sido injertas sobre este
arbol, y por consiguiente, como un arbol que existe por si mismo que solamente se refiere, a otro
y es su parasito. Ademas las hojas son, en verdad, productos del arbol, mas a su vez lo
conservan también; porque se le destruiria despojandole con frecuencia de sus hojas, y su
crecimiento depende de un efecto sobre el tronco. No mencionaremos aqui mas que de paso,
aunque se deben colocar entre las propiedades mas sobresalientes de los seres organizados,
estos recursos que la naturaleza les lleva por si misma para repararlos, cuando la falta de una
parte necesaria para la conservacion de las partes inmediatas, se llena por las demas, y estos
defectos de organizacion o estas deformidades, en las cuales ciertas partes remedian los vicios
de constitucion o los obstaculos, formandose de una manera completamente nueva, para
conservar lo que es, y para producir un ser anormal.



LXIV




Las cosas, en tanto que fines de la naturaleza,
son seres organizados

Conforme al caracter indicado en el parrafo precedente, para que una cosa que es una
produccion de la naturaleza no pueda reconocerse posible mas que como un fin de la misma, es
necesario que contenga una relacion reciproca de causa o efecto; mas esta es aqui una
expresion algun tanto impropia e indeterminada, y que necesita reducirse a un concepto
determinado.

La relacion causal, en tanto que se la concibe simplemente por el entendimiento, constituye
una serie (de causas y de efectos) que va siempre en descenso; y las cosas que como efectos,
presuponen otras como causas, no pueden ser reciprocamente causas de estas. Se llama esta
relaciéon causal relacion de causas eficientes (nexus effectivus). Mas de otro lado se puede
concebir también una relacion causal determinada por un concepto racional (de fines), que
considerada como una serie, encerraria una dependencia ascendente y descendente, es decir,
que la cosa que se designa como efecto, merece también, ascendiendo, el nombre de causa de
esta misma cosa de la que es ella el efecto. En la practica (o en el arte) se halla facilmente este
género de relacion: por ejemplo, la casa es en verdad la causa del alquiler que se recibe; mas
también la representacion de esta renta posible ha sido la causa de la construccion de esta
causa. Esta nueva relacion causal, se llama relacién de causas finales (nexus finalis). Sera quiza
mejor nombrar la primera, relacién de causas reales, y la segunda relacién de causas ideales,
puesto que esta denominacién hace entender, que aqui no puede haber mas que dos especies
de causalidad.

En una cosa que debe considerarse como un fin de la naturaleza, es necesario, en primer
lugar, que las partes que comprende (en cuanto a su existencia y a su forma) no sean posibles
mas que por su relacion con el todo. Porque la cosa misma, siendo un fin, es comprendida bajo
un concepto o una idea que debe determinar a priori todo lo que debe hallarse en ella contenido.
Mas en tanto que uno se limita a concebir una cosa como posible de esta manera, es
simplemente una obra de arte, es decir, la produccion de una causa racional que es distinta de la
materia (de las partes) de estas cosas, y que (en la uniéon y combinacion de ellas) ha sido
determinada por la idea de un todo posible de esta manera (y no por la naturaleza exterior).

Por consiguiente, para que una cosa, en tanto que produccion de la naturaleza, contenga en
si misma y en su posibilidad interior una relacién a los fines, es decir, no sea posible mas que
como fin de la naturaleza, y no haya necesidad de la causalidad de los conceptos de seres
racionales fuera de ella, se necesitara, en sequndo lugar, que las partes de la cosa concurran a
la unidad del todo, mostrandose reciprocamente causa y efecto de su forma. Porque solo de esta
manera es como reciprocamente la idea del todo puede determinar la forma y relaciéon de todas
las partes, no como causa —porque esto seria entonces una produccién del arte— sino como un
principio que determina por el que juzga la cosa el conocimiento de la unidad sistematica de la
forma y la relacion de los diversos elementos contenidos en la materia dada.

Asi un cuerpo no puede ser juzgado en si mismo y en su posibilidad interior, como un fin de
la naturaleza, a menos que las partes de este cuerpo no se produzcan todas reciprocamente en
su forma y en su relacién, y no produzcan de este modo, por su propia causalidad, un todo cuyo
concepto pueda a su vez ser juzgado como siendo la causa o el principio de esta cosa en un ser
qgue contiene la causalidad necesaria para producirla conforme a conceptos, de tal suerte que el
enlace de las causas eficientes, puede ser juzgado al mismo tiempo como un efecto producido
por las causas finales.

En una produccién de la naturaleza de esta especie, cada parte sera concebida como no
existiendo mas que por las demas y por el todo, del mismo modo que cada una no existe mas
que para las otras, es decir, que se la concebira como un érgano. Mas esta condicién no basta
(porque es también del arte y de todo fin en general). Es necesario, ademas, que cada parte sea
un érgano que produzca las demas partes (y reciprocamente). No hay, en efecto, instrumento del
arte que llene esta condicidén; no hay mas que la naturaleza, la cual suministra a los 6rganos
(aun a los del arte), toda su materia. Es, pues, en tanto que ser organizado y organizandose por



si mismo, como una produccion podria llamarse un fin de la naturaleza.

En un reloj, una parte es el instrumento que sirve para el movimiento de las demas, mas
ninguna rueda es la causa eficiente de la produccion de las otras; una parte existe a causa de
otra, mas no por esta; es porque también la causa productiva de estas partes y de su forma no
reside en la naturaleza (de esta materia) sino fuera de ella, en un ser que puede obrar conforme
a las ideas de un todo posibles por su causalidad. Y como en el reloj una rueda no produce otra,
con mas razon, un reloj no produce otros, empleando para esto otra materia (que él organizaria);
ademas no reemplaza por si mismo las partes destruidas, ni repara los vicios de su construccion
primitiva con la ayuda de las demas, ni se reorganiza por si mismo cuando se ha desordenado:
cosas que podemos esperar, por el contrario, de la naturaleza organizada. Un ser organizado no
es, pues, una simple maquina, no teniendo mas que la fuerza motriz; posee en si una virtud
creadora y la comunica a las materias que no la tienen (organizandolas), y esta virtud creadora
gue se propaga, no puede ser explicada por la sola fuerza motriz (por el mecanismo).

Cuando se llama a la naturaleza y a la virtud que revela en sus producciones organizadas
un analogo del arte, se dice muy poco, porque entones el artista (un ser racional), se concibe
fuera de ella. La naturaleza se organiza por si misma, y en cada especie de sus producciones
organizadas, sigue en general el mismo ejemplar, pero también con las diferencias que exige la
conservacion de si misma segun las circunstancias. Quiza estemos mas cerca de esta
impenetrable cualidad cuando se le llama un analogo de la conducta; pero entonces es
necesario conceder a la materia en tanto que simple materia una propiedad (el hilozoismo) que
repugna a su esencia, o bien asociarla a un principio extrafio (el alma) que esta con ella en una
comunidad; y en este ultimo caso, para que se pueda mirar una produccién de la naturaleza, o
bien es necesario suponer ya la materia organizada como instrumento de este alma, y por este
medio no se explica esta materia misma, o bien es necesario hacer del alma la obrera de esta
obra y elevar asi la produccion a la naturaleza (corporal). Hablando con propiedad, la

organizacion de la naturaleza no tiene nada de analogo con ninguna de las cualidades que

conocemos!®!. La belleza de la naturaleza, no atribuyéndose a los objetos mas que

relativamente a nuestra propia reflexion sobre la intuicién exterior de estos objetos, y por
consiguiente, no refiriéndose mas que a la forma de su superficie, se puede llamar con razén un
analogo del arte. Mas la perfeccion natural interna que poseen estas cosas que no son posibles
mas que como fines de la naturaleza, y que por esta razén son llamados seres organizados, no
tiene nada de analogo con ninguna propiedad fisica o natural que conocemos, y aunque en el
sentido mas lato, nosotros pertenecemos a la naturaleza, no se puede concebirla y explicarla
exactamente por analogia con el arte humano.

El concepto de una cosa como fin de la naturaleza en si, no es, pues, un concepto
constitutivo del entendimiento o la razén, pero puede ser un concepto regulador para el juicio
reflexivo es decir que puede dirigirnos en la investigacion de esta especie de objetos y en la
averiguacion de su principio supremo, con la ayuda de una analogia separada de nuestra propia
causalidad, obrando conforme a los fines. Esto ciertamente no sirve al conocimiento de la
naturaleza o de su origen, sino mas bien a esta facultad practica de la razén que nos hace
concebir por anagogia la causa de esta finalidad.

Los seres organizados, son, pues, los unicos en la naturaleza, que considerados en si
mismos e independientemente de toda relacion con otras cosas, no se pueden concebir como
posibles mas que, en tanto que fines de la naturaleza, y que dan de este modo al concepto de un
fin, no practico sino natural, realidad objetiva, y por tanto, a la ciencia de la naturaleza el
fundamento de una teologia. Por donde es necesario entender un cierto modo de juzgar los
objetos de la naturaleza conforme, a un principio particular, que no habria sin esto el derecho de
introducir en la naturaleza (puesto que no se puede percibira priori la posibilidad de esta
especie de causalidad.



LXV




Del principio del juicio de la finalidad interior en
los seres organizados

Este principio puede definirse o anunciarse de este modo: una produccién organizada de la
naturaleza es aquella en la cual todo es reciprocamente fin y medio. Nada hay en ella inutil, sin
objeto, esto es, que no deba referirse a un mecanismo ciego de la naturaleza.

Este principio, considerado en su origen, debe, ciertamente derivarse de la experiencia, de
esta experiencia que se establece metdédicamente y que se llama observacion; mas la
universalidad y la necesidad que se afirma de esta especie de finalidad prueban que no
descansa unicamente sobre principios empiricos, sino que tiene por fundamento algun principio
a priori, aun cuando este no sea mas que un principio regulador, y estos fines no residan mas
que en la idea de los que juzgan y no en una causa eficiente. Se puede, pues, llamar este
principio una maxima del juicio de la finalidad interna de los seres organizados.

Se sabe que los que disecan las plantas y los animales, para estudiar en ellos la estructura,
y poder reconocer por qué y con qué fin les han sido concedidas ciertas partes, por qué tal
disposicion y tal colocacién de las mismas, y precisamente esta forma interior, admiten como
indispensablemente necesaria la maxima de que nada existe en vano en estas creaciones, y le
conceden un valor igual al de este principio de la fisica general, de que nada sucede por
casualidad. Y, en efecto, ellos no pueden rechazar este principio teleolégico con mas motivo que
el principio universal de la fisica; porque del mismo modo que en la ausencia de este ultimo no
habria experiencia posible en general, asi también sin el primero, no habria guia para la
observacion de una especie de cosas de la naturaleza que hemos concebido una vez
teleolégicamente bajo el concepto de fines de la misma.

En efecto, este concepto introduce la razén en un orden distinto de cosas que el del puro
mecanismo de la naturaleza, que no puede aqui satisfacernos. Es necesario que una idea sirva
de principio a la posibilidad de la produccion de la naturaleza. Mas como una idea es una unidad
absoluta de representaciéon, mientras que la materia es una pluralidad de cosas que por si misma
no puede suministrar ninguna unidad determinada de composicion, si esta unidad de la idea
debe servir como principio a priori para determinar una ley natural para la produccion de la forma
de este género, es necesario que el fin de la naturaleza se extienda a todo lo que se halle
contenido en su produccién. En efecto, desde que para explicar un cierto efecto buscamos por
cima del ciego mecanismo de la naturaleza, un principio supra-sensible y lo referimos a aquel en
general, debemos juzgarle en absoluto conforme a este principio y no hay razén para mirar la
forma de esta cosa como dependiente todavia en parte del otro principio, porque entonces, en la
mezcla de principios heterogéneos, no habria regla segura para el juicio.

Se puede, sin duda, concebir, por ejemplo, en el cuerpo del animal, ciertas partes como
concreciones formadas segun leyes puramente mecanicas (como la piel, los huesos, los
cabellos). Mas es necesario siempre juzgar teleoldgicamente la causa que suministra la materia
necesaria, que la modifica asi y la deja en los sitios convenientes, es decir, que todo en este
cuerpo debe considerarse como organizado, y que todo también, en cierta relaciéon con la misma
cosa, es 6érgano a su vez.



LXVI




Del principio del juicio teleologico sobre la
naturaleza, considerada en general como un
sistema de fines

Hemos dicho anteriormente que la finalidad exterior de las cosas de la naturaleza no nos
autorizaba para mirarlas como fines de la naturaleza, para explicar por esto su existencia, y que
no se debian tomar los efectos que hallamos accidentalmente conforme a los fines, por
aplicaciones reales del principio de las causas finales. Asi, porque los rios faciliten el comercio
de los pueblos en el interior de las tierras; porque las montafias contengan fuentes que formen
estos rios, y provisiones de nieve que los alimenten en el tiempo en que no hay lluvia; porque los
terrenos estén inclinados de tal modo que conduzcan las aguas sin inundar el pais, no se
pueden tomar estas cosas, sin embargo, por fines de la naturaleza, porque aunque esta forma de
la superficie de la tierra sea muy necesaria para la produccion y conservacion del reino vegetal y
del reino animal, no tiene, sin embargo, nada en si cuya posibilidad nos obligue a admitir una
causalidad determinada por fines. Esto se aplica también a las plantas que el hombre emplea
para su necesidad o su placer, a los animales, como el camello, el buey, el caballo, el perro, etc.,
de los que el hombre hace uso de las diversas maneras, sea para su alimento, sea para sus
servicios, y de los que en su mayor parte no puede prescindir. En las cosas que no tenemos
razon para considerar por si mismas como fines, no se puede atribuir una finalidad a su relacién
exterior mas que de una manera hipotética.

Hay una gran diferencia entre juzgar una cosa, por razon de su forma interior, como un fin de
la naturaleza, y tomar por un fin de la naturaleza la existencia de esta cosa. En este ultimo caso
no tenemos solamente necesidad del concepto de un fin posible, sino del conocimiento del
objeto final (scopus) de la naturaleza, el cual implica una relacion de la naturaleza con algo
supra-sensible, que excede en mucho todo nuestro conocimiento teleolégico de la naturaleza,
porque el objeto de la existencia de esta misma debe buscarse fuera de ella. La forma interior de
un simple tallo de yerba prueba suficientemente para nuestra humana facultad de juzgar, que no
ha podido producirse mas que conforme a la regla de los fines. Pero si se le descarta de esto, si
no se ve mas que el uso que hacen de él otros seres de la naturaleza, y si abandonando de este
modo la consideracion de la organizacién interior, no se considera mas que las relaciones
exteriores de finalidad, como la necesidad de las yerbas para las bestias, la de las bestias para
el hombre, y no se ve por qué es necesario que haya hombres (cuestion que, principalmente
cuando se piensa en los habitantes de la nueva Holanda o en los del tropico, no seria facil de
resolver), no se llega entonces a un fin categoérico, sino toda esta relacién de finalidad descansa
sobre una condicidn que siempre se aleja, y que en tanto que incondicional (existencia de una
cosa como objeto final), descansa por completo fuera de la consideracion fisico-teleoldgica del
mundo. Pero entonces tal cosa no es un fin de la naturaleza, porque no se la puede considerar (0
considerar su especie) como una produccion de aquella.

No, hay, pues, mas que la materia organizada que implique necesariamente el concepto de
un fin de la naturaleza, puesto que esta forma especifica es al mismo tiempo una produccion de
ella. Por lo que este concepto conduce necesariamente a concebir el conjunto de la naturaleza,
como un sistema fundado sobre la regla de los fines; y se debe subordinar a esta idea, conforme
a los principios de la razon, todo el mecanismo de la naturaleza (al menos para servirse de él
como de un medio en el estudio de los fendbmenos). Todo en el mundo es bueno para algo, nada
existe en vano; es por esto un principio de la razén que no existe en ella mas que
subjetivamente, es decir, como una maxima, y el ejemplo que la naturaleza nos da en sus
producciones organizadas, nos autoriza y aun nos invita a no esperar nada de ella y de sus leyes
gue no sea en general conforme a fines.

Se comprende que esto no es alli un principio para el juicio determinante, sino para el juicio
reflexivo, que es regulador y no constitutivo, y que no nos da mas que una direccién que conduce
a considerar las cosas de la naturaleza, en su relacion con un principio ya dado, conforme a un
nuevo orden de leyes, y la ciencia de la naturaleza conforme a otro principio, a saber, el principio



de las causas finales sin perjuicio, no obstante, del propio del mecanismo de su causalidad.
Ademas, no se decide en manera alguna por esto, si una cosa que juzgamos conforme a este
principio es realmente un fin en la intencion de la naturaleza, si la yerba existe para el buey o las
cabras, o si estos animales y las otras cosas de la naturaleza existen para los hombres. Es
bueno también considerar por este lado las cosas que nos son desagradables y aun contrarias
bajo ciertos respectos. Asi, por ejemplo, se podria decir que los insectos que infestan nuestros
vestidos, nuestros cabellos y nuestra cama, son, conforme a una sabia disposicion de la
naturaleza, un estimulo para la limpieza, que es ya por si misma una condicién importante para
la conservacion de la salud. Asi todavia se dira que los mosquitos y otros insectos que pican, en
tanto que incomodan a los salvajes en los desiertos de América, son otros tantos estimulos que
excitan a los hombres sin experiencia a separarse de los pantanos, a aclarar los bosques
espesos que impiden el paso del aire, y volver con esto, como con la cultura del suelo, su
morada mas sana. Las mismas cosas que parecen contrarias al hombre en su organizacion
interior, consideradas de esta manera, nos descubren una vista agradable y algunas veces
también instructiva, sobre una organizacion teleoldgica, que sin tal principio no nos hubiera
hecho sospechar un estudio puramente fisico de la naturaleza. Del mismo modo que, segun
algunos, la lombriz solitaria se ha concedido al hombre o al animal en que se encuentra, como
para remediar cierto defecto de sus érganos vitales, yo preguntaria a mi vez, si los suefios (que
acompafan siempre al suefio, aunque no se recuerda de ellos mas que rara vez), no seran
también efecto de una sabia disposicién de la naturaleza. ; No sirven, en efecto, en la relajacion
de todas las fuerzas motrices, para mover interiormente los 6rganos de la vida por medio de la
imaginacion, a la que dan una gran actividad (que en este estado se eleva casi siempre hasta la
afeccion)? Y la imaginacion en el suefio, no muestra ordinariamente tanta mas vivacidad
cuanto es mas necesario su movimiento, como por ejemplo, cuando el estomago esta demasiado
cargado? Por consiguiente, sin esta fuerza que nos mueve interiormente y sin esta inquietud
fatigosa, de que acusamos los suefos (que sin embargo, son en realidad remedios), el suefio,
aun en el estado de salud, ¢ no seria una completa extincion de la vida?

La belleza misma de la naturaleza, es decir, su acuerdo con el libre juego de nuestras
facultades de conocer en la aprehension y el juicio de su apariencia, puede tomarse también por
una finalidad objetiva de la naturaleza, considerada en su conjunto, como un sistema, del cual el
hombre es un miembro, desde que el juicio teleolégico que formamos de él, merced a los fines
que en él nos descubren y que nos suministran los seres organizados, nos ha autorizado a
elevarnos a la idea de un gran sistema de los fines de la naturaleza. Podemos mirar como un
favor'%2 de la naturaleza el no haberse limitado a lo util, sino haber extendido la belleza y los
atractivos con tanta profusion, y amarla por esto del mismo modo que la consideramos con
respeto por su inmensidad, y nos sentimos ennoblecidos por esta consideracion, precisamente
como si la naturaleza hubiera establecido y adornado en este objeto su magnifico teatro.

No queremos decir otra cosa en este parrafo, sino que, desde que hemos descubierto en la
naturaleza un poder de formar producciones que no podiamos concebir mas que por medio del
concepto de las causas finales, vamos mas lejos y nos referimos ademas a un sistema de fines
los objetos que (por si mismo o por su concierto con otros seres), no exigen para explicar su
posibilidad, sino que vengamos a buscar otro principio mas alla de las causas ciegas. Porque la
primera idea nos conduce ya por principio, mas alla del mundo sensible, puesto que la unidad
del principio supra-sensible, no debe considerarse, como aplicandose de esta manera solamente
a cierta especie de seres de la naturaleza, sino al mismo conjunto de la naturaleza, en tanto que
sistema.



LXVII




Del principio de la teleologia como principio
interno de la ciencia de la naturaleza

Los principios de una ciencia, o son inherentes a ella (principios domésticos), o bien,
estando fundados sobre conceptos que no pueden tener lugar mas que fuera de la misma, son
extranios (peregrina). Las ciencias que contienen esta ultima especie de principios, toman por
fundamento de sus doctrinas, lemas (lemmata), es decir, que reciben de otra ciencia cualquier
concepto, y por este el principio de toda su organizacion.

Cada ciencia es por si misma un sistema, y no basta formarla conforme a principios, y por
consiguiente, proceder en ella técnicamente, es necesario tratarla de una manera arquitectonica,
es decir, como un edificio existente por si mismo, como algo formando por si un todo, y no como
una parte de otro edificio, aun cuando se pueda abrir después paso de esta ciencia a otra y
reciprocamente.

Si, pues, se introduce en la ciencia de la naturaleza el concepto de Dios, para explicarse la
finalidad en la naturaleza, y después nos servimos de esta finalidad para probar que hay Dios,
cada una de estas dos ciencias pierde su consistencia, y las dos vienen a ser inciertas por haber
confundido sus limites.

La expresion de fin de la naturaleza, previene ya suficientemente esta confusion, para
impedirnos el mezclar la ciencia de la naturaleza y la ocasion que nos da esta ciencia de juzgar
teleolégicamente los objetos de la misma, con la contemplacién de Dios, y por consiguiente, con
una deduccion teolégica. Se debe, pues, mirar como cosa insignificante, el sustituir a esta
expresion la de fin divino o de objeto providencial, como conviniendo mejor a un alma piadosa, y
por esta razén se debera siempre venir en definitiva a derivar de un sabio autor del mundo estas
formas finales que hallamos en la naturaleza. Es necesario, por el contrario, tener el cuidado y la
modestia de limitarse a la expresion que no designe mas que lo que sabemos, es decir, a la
expresion de fin de la naturaleza. En efecto, antes de inquirir acerca de la causa de la naturaleza
misma, hallamos en ella y en el curso de su desenvolvimiento, producciones de este género que
la misma forma, segun leyes conocidas de la experiencia, y conforme a las cuales la ciencia de
la naturaleza debe juzgar estas cosas, y por consiguiente, también buscar la causalidad de ellas
en la naturaleza misma, considerandola sometida a la regla de los fines. Ella no debe, pues, salir
de sus limites, para introducir en si misma, como un principio que le sea propio, un concepto
cuya confirmacién no podemos hallar jamas en la experiencia, y que no hay necesidad de
aventurar mas que cuando la ciencia de la naturaleza se ha perfeccionado.

Las cualidades de la naturaleza que se demuestran a priori, y cuya posibilidad, por
consiguiente, puede deducirse de principios a priori, sin el auxilio de la experiencia, contienen
ciertamente una finalidad técnica; mas como son absolutamente necesarias, no podemos
referirlas, a la tecnologia de la naturaleza, o al método que es particular de la fisica, en el estudio
de las cuestiones que suscita la naturaleza. Sus relaciones aritméticas o geométricas, asi como
las leyes generales del movimiento, no pueden ser en fisica legitimos principios de explicacion
teleoldgica, por mas extrafia y asombrosa que pueda parecer la union de diversas reglas,
completamente independientes en apariencia las unas de las otras, en un solo principio; y si en
la teoria general de la finalidad de las cosas de la naturaleza, merecen tomarse en
consideracion, es alli una consideracion venida de fuera, perteneciente a la metafisica, y no
constituyendo un principio inherente a la ciencia de la naturaleza. Mas desde que se trata de las
leyes empiricas, de los fines de la naturaleza en los seres organizados, es, no solamente
permitido, sino que es inevitable buscar en un juicio teleoldgico el principio de la ciencia de la
naturaleza, considerada en esta clase particular de objetos.

Y sin embargo, conforme a lo que hemos dicho hace poco, si la fisica quiere encerrarse
exactamente en sus limites, es necesario que haga enteramente abstraccion de la cuestién de
saber si los fines de la naturaleza son o no intencionales; porque esto seria mezclarse en una
cuestion extrana (es decir, en una cuestion metafisica). Basta que haya objetos que no se
puedan explicar, y cuya forma interior no se puede conocer mas que por medio de las leyes de la
naturaleza que nosotros no podemos concebir mas que tomando la idea de fin por principio. Con



el fin de que no se incurra en la sospecha de que pretendemos mezclar la menor cosa del mundo
a nuestros principios de conocimiento, alguna cosa que no pertenezca a la fisica, como una
causa sobrenatural, hablando de la naturaleza, en la teleologia, como si la finalidad en ella fuera
intencional, se habla de esta como si se atribuyera esta intencidn a la naturaleza, es decir, a la
materia. Por donde se quiere mostrar con esto (porque después de lo dicho, no puede haber
mala inteligencia, puesto que es imposible en si atribuir intencion en el sentido propio de la
palabra, a una materia inanimada), que esta palabra no expresa aqui mas que un principio del
juicio reflexivo, y no del juicio determinante, y que por consiguiente, no designa un principio
particular de causalidad aun cuando afiada al uso de la razon otra especie de investigacion, que
la que se funda sobre las leyes mecanicas, a fin de suplir la insuficiencia de esas leyes en la
investigacion empirica de todas las leyes particulares de la naturaleza. Se habla, pues, con
razon en la teleologia en tanto que se refiere a la fisica, de la prudencia, la economia, la
prevision, la beneficencia de la naturaleza, sin hacer por esto un ser inteligente (lo que seria
absurdo), sino también sin aventurarse a colocar sobre ella, como el autor de la naturaleza, otro
ser inteligente, porque esto seria temerario!%3. No se hace mas que designar una especie de
causalidad de la naturaleza, que concebimos por analogia con nuestra propia causalidad en el
uso técnico de la razon, y colocar ante los ojos la regla, conforme a la cual debemos estudiar
ciertas producciones de la naturaleza.

¢Mas por qué la teleologia no constituye ordinariamente una parte especial de la ciencia
tedrica de la naturaleza, y no es mirada como una propedéutica o un paso a la teologia? Es con
el fin de mantener firmemente el estudio de la naturaleza mecanica en la esfera de nuestra
observacion y de nuestras experiencias, de tal suerte, que no podamos nosotros mismos
producir de una manera semejante a la naturaleza, o a semejanza de sus leyes. Porque no se ve
perfectamente una cosa, mas que en tanto que se puede hacer por si, y realizarla conforme a
conceptos. Pero la organizacién como fin interior de la naturaleza, excede infinitamente todo
poder que intentara producir por medio del arte semejante exhibicion; y en cuanto a estas
disposiciones de la naturaleza, a las cuales se ha atribuido finalidad (por ejemplo, los vientos, la
lluvia, etc.), la fisica considera de ellos muy bien el mecanismo, mas no puede mostrar su
relacién con los fines, y tener en esto una condicidon que pertenezca necesariamente a la causa,
porque la necesidad de la conexion que aqui hallamos, no designa mas que el enlace de
nuestros conceptos, y no la naturaleza de las cosas.



Segunda seccion




Dialéctica del juicio teleolégico




LXVIiI




¢, Qué es una antinomia del juicio?

El juicio determinante no tiene por si mismo principios que funden los conceptos de los
objetos. No es autbnomo porque no hace mas que subsumir bajo leyes o conceptos dados como
principios. He aqui precisamente por qué no esta expuesto al peligro de hallar una antinomia en
si mismo y una contradiccion en sus principios. Nosotros hemos visto, en efecto, que el juicio
trascendental, que contiene las condiciones de toda subsuncidn bajo categorias, no es por si
mismo legislativo!%*; se limita a indicar las condiciones de la intuicién sensible, que permiten dar

una realidad (una aplicacién) a un concepto dado, como ley del entendimiento, y en esto no
puede jamas caer en desacuerdo consigo mismo (al menos en cuanto a sus principios).

Mas el juicio reflexivo debe subsumir bajo una ley que todavia no es dada, y que por
consiguiente, no es en realidad mas que un principio de reflexion, sobre objetos, para los cuales
carecemos por completo, objetivamente, de una ley o de un concepto propio para servir de
principio en los casos dados. Por lo que, como no hay uso posible de las facultades de conocer
sin principios, el juicio reflexivo en este caso se servira a si mismo de principio, y este, no siendo
objetivo y no pudiendo afiadir nada al conocimiento del objeto, no podra ser mas que un
principio subjetivo, sirviéndonos para dirigir de una manera armoniosa nuestras facultades de
conocer, es decir, para reflexionar sobre una clase de objetos. Asi para esta especie de casos, el
juicio reflexivo tiene sus maximas, y maximas necesarias que aplica al conocimiento de las leyes
empiricas de la naturaleza, a fin de llegar con sus auxilios a los conceptos, y aun a conceptos de
la razén, cuando absolutamente hay necesidad de ellos para aprender a conocer la naturaleza
en sus leyes empiricas. Pero puede haber contradiccidn, por consiguiente, antinomia, entre estas
maximas necesarias del juicio reflexivo. De aqui una dialéctica, que si cada una de las dos
maximas contradictorias tiene su principio en la naturaleza de las facultades de conocer, puede
llamarse natural, y considerarse como un ilusidén inevitable, que la critica debe descubrir y
explicar con el fin de que no extravie.



LXIX




Exposicion de esta antinomia

En tanto que la razén se aplica a la naturaleza, considerada como el conjunto de objetos de
los sentidos exteriores, puede fundarse sobre leyes que en parte el entendimiento prescribe por
si mismo a priori a la naturaleza, y que en parte puede extender al infinito por medio de las
determinaciones empiricas que presenta la experiencia. En la aplicacion de la primera especie
de leyes, a saber, de las leyes universales de la naturaleza material en general, el Juicio no
emplea ningun principio particular de reflexién, porque entonces es determinante, pues le es
dado por el entendimiento un conocimiento empirico coherente fundado sobre un verdadero
sistema de leyes naturales, y por consiguiente, la unidad de la naturaleza en sus leyes
empiricas. Por lo que en esta unidad contingente de las leyes particulares, el Juicio puede fundar
su reflexién sobre dos maximas, de las que una es suministrada a priori por el entendimiento,
pero la otra es ocasionada por experiencias particulares, que ponen en juego la razén y nos
llevan a juzgar conforme a un principio particular la naturaleza corporal y sus leyes. Como se
halla que estas dos maximas no parece que puedan marchar juntas, resulta una dialéctica que
extravia el Juicio en el principio de su reflexion.

La primera maxima del Juicio es esta ftesis: toda produccion de las cosas materiales y de sus
formas debe juzgarse posible conforme a leyes puramente mecanicas.

La segunda maxima es la antitesis: algunas producciones de la naturaleza material no se
pueden juzgar posibles conforme a las leyes puramente mecanicas (el juicio que formamos
exige otra ley de la causalidad, a saber, la de las causas finales).

Si se convirtiesen estos principios reguladores de la investigacion de la naturaleza en
principios constitutivos de la posibilidad de las cosas mismas, deberian enunciarse asi:

Tesis: Toda produccion de cosas materiales es posible conforme a leyes mecanicas.

Antitesis: Ciertas producciones naturales no son posibles conforme a leyes puramente
mecanicas.

Bajo este ultimo punto de vista, como principios objetivos para el juicio determinante, estas
proposiciones se contradecirian, y por consiguiente, una de las dos seria necesariamente falsa;
habria entonces una antinomia, que no seria una antinomia del juicio, sino una contradiccion en
las leyes de la razén. Mas la razdn no puede probar ni uno ni otro principio, porque no podemos
tenera priori sobre la posibilidad de las cosas, en tanto que se hallan sometidas a leyes
empiricas, ningun principio determinante.

En cuanto a la maxima del juicio reflexivo que acabamos de citar, no contiene en realidad
contradiccion. Porque cuando digo: yo debo juzgar posibles conforme a leyes puramente
mecanicas todos los sucesos de la naturaleza material, por consiguiente, también todas las
formas que son producciones de ella, yo no quiero que estas cosas no sean posibles mas que de
esta manera (con exclusidon de toda especie de causalidad); yo solamente quiero indicar que yo
debo siempre reflexionar sobre estas cosas segun el principio del puro mecanismo de la
naturaleza, y por consiguiente, estudiar este mecanismo tan profundamente como sea posible,
pues que si de él no se hace el principio de sus investigaciones, no puede haber verdadero
conocimiento de la naturaleza. Esto no impide emplear la segunda maxima, cuando la ocasién
se presente, es decir, buscar por algunas formas de la naturaleza (y con ocasion de estas formas,
en toda la naturaleza) un principio de reflexion enteramente diferente de la explicacion por el
mecanismo de la misma, a saber, el principio de las causas finales. En efecto, esta ultima
maxima no obliga a la reflexién a abandonar la primera: se le ordena, por el contrario, perseguirla
tan lejos como se pueda. No se quiere aun decir con esto que estas formas no serian posibles
por el mecanismo de la naturaleza. Se afirma solamente que la razén humana, limitandose a
este principio, podra muy bien adquirir otros conocimientos de las leyes fisicas, pero no llegara
jamas a formarse la menor idea de lo que constituye especificamente un fin de la naturaleza; y se
deja a un lado la cuestién de saber si el principio interior, para nosotros desconocido, de la
naturaleza, el mecanismo fisico y la finalidad, no pueden concertarse de manera que no formen
mas que uno. Solamente nuestra razén es incapaz de producir por si misma este acuerdo; y por
consiguiente, el juicio se ve obligado, como juicio reflexivo (por medio de un principio subjetivo),



y no como juicio determinante (conforme a un principio de la posibilidad de las cosas en si), a
concebir, para explicar la posibilidad de ciertas formas de la naturaleza, otro principio que el del
mecanismo de la naturaleza.



LXX




Preparacion para la solucion de la precedente
antinomia

No podemos demostrar la imposibilidad de la produccion de los seres organizados por un
simple mecanismo de la naturaleza porque no podemos percibir en su primer principio interno, la
infinita variedad de las leyes de la naturaleza, y por consiguiente, somos absolutamente
incapaces de alcanzar el principio interno, y suficiente para todo, de la posibilidad de una
naturaleza (el cual reside en lo supra-sensible). Que no se pregunte, pues, si el poder productor
de la naturaleza no basta para las cosas cuya forma o enlace juzgamos conforme a la idea de
fines, asi como en aquellas para las cuales creemos podernos contentar con un simple
mecanismo, y si en realidad, las cosas que consideramos como verdaderos fines de la
naturaleza (que debemos necesariamente juzgar asi), tienen por principio una especie original
de causalidad, enteramente particular, que no puede hallarse contenida en la naturaleza material
0 en su substratum inteligible, a saber, un entendimiento arquitecténico; porque estas son las dos
cuestiones sobre las cuales no podemos hallar ningun esclarecimiento en nuestra razon, que
hallamos muy limitada al lado del concepto de causalidad, cuando se trata de especificarlo a
priori. Mas lo que hay de cierto indudablemente, es que a los ojos de nuestra facultad de
conocer, el simple mecanismo de la naturaleza no puede bastar para explicar la produccion de
seres organizados. Es, pues, un verdadero principio para el juicio reflexivo el concebir, para
explicarse esta relacion de las causas finales, que esta tan manifiesta en ciertas cosas, una
causalidad diferente del mecanismo, a saber, la de una causa del mundo que obra conforme a
fines (inteligente), por temerario e indemostrable que sea este principio para el juicio
determinante. Este principio, no es, pues, mas que una maxima del juicio, en la cual el concepto
de esta causalidad es una pura idea, a la cual no se pretende en manera alguna atribuir la
realidad, sino de la que nos servimos como de una guia para la reflexion, que queda siempre
abierta a toda explicacion mecanica, y no sale del mundo sensible; en el caso contrario, este
seria un principio objetivo que la razén prescribiria, y al cual se someteria el juicio determinante,
y en este caso este pasaria del mundo sensible al trascendente, quiza para perderse en él.

La apariencia de una antinomia entre las maximas de una explicacidon propiamente fisica
(mecanica), y la explicacién teleologica (técnica), descansa, pues, por completo, sobre la
confusion de un principio del juicio reflexivo con un principio del juicio determinante, y de la
autonomia del primero (que no tiene mas que un valor subjetivo, 0 que no tiene valor mas que
para el uso de nuestra razon relativamente a las leyes particulares de la experiencia), con la
heteronomia del segundo, que debe regularse por leyes (generales o particulares) dadas por el
entendimiento.



LXXI




De los diversos sistemas sobre la finalidad de la
naturaleza

Nadie ha puesto jamas en duda la verdad del principio de que se deberian juzgar ciertas
cosas de la naturaleza (los seres organizados), y su posibilidad, conforme al concepto de las
causas finales, en el momento mismo en que no quisiéramos mas que una guia para aprender a
conocer su manera de ser por la observacion, sin elevarnos hasta la investigacion de su primer
origen. Toda la cuestion, es, pues, saber si este principio no tiene mas que un valor subjetivo, es
decir, si no es mas que una simple maxima de nuestro juicio, o si es un principio objetivo de la
naturaleza, conforme al cual esta contendria, ademas de su mecanismo (determinado por las
solas leyes del movimiento), otra especie de causalidad, a saber, la de las causas finales,
relativamente a las cuales, estas leyes (de las fuerzas motrices) no serian mas que causas
intermedias.

Pero se podria dejar sin resolver este problema de la especulaciéon, porque si nos
contentamos con permanecer en los limites de un simple conocimiento de la naturaleza, estas
maximas nos bastan para estudiarla y sondear sus secretos mas ocultos, hasta donde lo
permitan las fuerzas humanas. Hay, pues, un cierto presentimiento de nuestra razén, o como un
aviso de la naturaleza, que nos indica, que por medio del concepto de las causas finales,
podriamos elevarnos sobre la naturaleza, y referirla por si misma al ultimo punto de la serie de
las causas, si abandonasemos la investigacion de ella (aunque no fuéramos en esto muy fijos), o
al menos la suspendiésemos por algun tiempo, para buscar primero a dénde nos conduce este
principio extrafio al a ciencia de la naturaleza, el concepto de las causas finales.

Mas esta maxima indisputable, omitiria entonces una cuestién que abre un vasto campo a
las contestaciones; la cuestion de saber si la relacion final en la naturaleza, prueba una especie
particular de finalidad en la naturaleza misma, o si considerada en si misma y conforme a
principios objetivos, no se confunde mas bien con el mecanismo de la naturaleza, y no descansa
sobre el mismo principio. Solamente en esta ultima suposicién, como este principio esta muchas
veces demasiado oculto a nuestras investigaciones en ciertas producciones de la naturaleza,
ensayamos un principio subjetivo, el principio del arte, es decir, una causalidad determinada por
ideas, y la atribuimos a la naturaleza por analogia. Pero si este procedimiento nos ha dado buen
resultado en muchos casos, en algunos parece no lo ha dado tan bueno, por consiguiente, en
todos no nos autoriza a introducir en la ciencia de la naturaleza una especie de operacion
distinta de la causalidad que determinen las leyes puramente mecanicas de la naturaleza misma.
Puesto que llamamos técnica la operaciéon (la causalidad) de la naturaleza, a causa de esta
apariencia de finalidad que hallamos en sus producciones, la dividiremos en técnica intencional
(technica intentionalis), y técnica natural'®® (technica naturalis). La primera significa que el poder
productor de la naturaleza, conforme a las causas finales, debe ser tenido por una especie
particular de esa causalidad; la segunda, que es en realidad enteramente idéntica al mecanismo
de la naturaleza, y que el acuerdo contingente de la naturaleza con nuestros conceptos de arte y
con sus reglas, no debe mirarse mas que como una condicion subjetiva del juicio, y no puede
tomarse legitimamente por un modo particular de produccion de la naturaleza.

Si a pesar de esto hablamos de los sistemas que se han intentado para explicar la
naturaleza relativamente a las causas finales, es necesario notar bien que todos estos sistemas
disputan entre si dogmaticamente, es decir, sobre principios objetivos de la posibilidad de las
cosas, sea que admitan causas puramente naturales. No disputan sobre las maximas subjetivas
por medio de las cuales juzgamos estas producciones en donde hallamos la finalidad. En este
ultimo caso se podria muy bien conciliar principios desemejantes, mientras que en el primero,
principios contradictorios opuestos, no pueden elevarse y subsistir juntos.

Los sistemas relativos a la técnica de la naturaleza, es decir, al poder productor, conforme a
la regla de los fines, son de dos especies: representan o el idealismo o el realismo de los fines
de la naturaleza. El primero cree que toda finalidad de la naturaleza, es natural; el segundo, que
alguna finalidad (la de los seres organizados), es intencional; de donde se podria justamente



sacar como hipétesis la consecuencia de que la técnica de la naturaleza, y aun la que concierne
a todas sus demas producciones en su relacion al conjunto de la misma, es intencional, es decir,
es un fin.

El idealismo de la finalidad (entiendo siempre aqui la finalidad objetiva), admite, o bien la
casualidad'%®, o bien la fatalidad de las determinaciones de la naturaleza, de donde resulta la
forma final de sus producciones. El primer principio concierne a la relacién de la materia con la
causa fisica de su forma, a saber, las leyes del movimiento; el segundo, a la relacidon de la
materia con la causa super-fisica de la materia misma y de toda la naturaleza. El sistema de la
casualidad, que se atribuye a Epicuro o a Demdcrito, tomado a la letra, es tan evidentemente
absurdo, que no nos debe ocupar; al contrario, el sistema de la fatalidad (del cual se considera a
Spinosa como autor, aunque segun toda apariencia sea mucho mas antiguo), que invoca algo de
supra-sensible, a donde por consiguiente, no puede alcanzar nuestra, vista, no es tan facil de
refutar, precisamente porque su concepto del ser primero no puede comprenderse.

Mas lo que hay de cierto es que en este sistema la relacién de los fines del mundo no puede
considerarse como intencional (puesto que si deriva de un ser primero, no es de su
entendimiento, y por consiguiente, de un designio de este ser, sino de la necesidad de su
naturaleza y de la unidad del mundo que de él emana), y que, por consiguiente, el fatalismo de la
finalidad es el mismo tiempo un idealismo.

2. El realismo de la finalidad de la naturaleza: es o fisico o super-fisico. El primero funda los
fines que halla en la naturaleza, sobre un poder natural, analogo a una facultad que obra
conforme a un objeto, la vida de la materia (perteneciente a la materia misma, o que deriva de un
principio interior viviente, de un alma del mundo), y se llama el hilozoismo. El segundo las deriva
de la causa primera del universo, como de un ser inteligente (originariamente vivo, obrando con
intencion, y es el teismo 97,



LXXII




Ninguno de los sistemas precedentes da lo que
promete

¢, Qué quieren todos estos sistemas? Ellos pretenden explicar nuestros juicios teleoldgicos
sobre la naturaleza, y se toman en tal sentido, que los unos niegan la verdad de estos juicios, y
los resuelven, por consiguiente, en un idealismo de la naturaleza, y los otros los reconocen como
verdaderos, y prometen demostrar la posibilidad de una naturaleza conforme a la idea de las
causas finales.

1. Entre los sistemas que defienden el idealismo de las causas finales en la naturaleza, los
unos admiten en su principio una causalidad determinada por las leyes del movimiento (por las
cuales existen las cosas de la naturaleza, donde hallamos la finalidad); mas rehusan a esta
causalidad la intencionalidad, es decir, niegan que aquélla se determine con intencién a la
produccién de esta finalidad, o en otros términos, que la causa sea un fin. Tal es la explicacion
d e Epicuro; en esta explicaciéon, la técnica de la naturaleza no se distingue mucho del puro
mecanismo; la ciega casualidad sirve para explicar no solamente el acuerdo de las producciones
de la naturaleza con nuestros conceptos de fin, por consiguiente, la técnica, sino aun la
determinacion de las causas de estas producciones por las leyes del movimiento, por
consiguiente, su mecanismo. Es decir, que nada hay que no esté explicado, ni aun la apariencia
gue es necesario al menos reconocer en nuestro juicio teleoldgico, y que asi el pretendido
idealismo de este juicio no es de modo alguno probado.

De otro lado Spinosa quiere dispensarnos de toda investigacion sobre el principio de la
posibilidad de los fines de la naturaleza, y quitar a esta idea toda realidad, mirandolos en
general, no como producciones, sino como accidentes inherentes a un ser primero, y atribuyendo
a este ser, concebido como sustancia de las cosas de la naturaleza, no la causalidad por
relacién a estas cosas, sino solamente la sustancialidad. (Por la necesidad incondicional de este
ser, asi como de todas las cosas de la naturaleza, en tanto que accidentes inherentes a este ser),
asegura ciertamente a las formas de la naturaleza, la unidad de principio necesaria a toda
finalidad, pero al mismo tiempo les quita la contingencia, sin la cual no se puede concebir
ninguna unidad de fines, y por esto descarta toda intencionalidad, lo mismo que rehusa todo
entendimiento al principio de las cosas de la naturaleza. Mas el spinosismo no da lo que
promete. Quiere dar una explicacion del enlace de los fines (que no niega) en las cosas de la
naturaleza, y no invoca mas que la unidad del sujeto, al cual son inherentes. Pero aun cuando se
concediera que los seres del mundo existen de esta manera, esta unidad ontologica no seria por
esto una unidad de fines, y no nos la haria comprender en manera alguna. Esta ultima es, en
efecto, una especie de unidad, completamente particular, que no resulta del enlace de las cosas
(de los seres del mundo) en una sola sustancia (el Ser supremo), sino que implica una relacién
con una causa inteligente, de suerte que, aunque se uniesen todas estas cosas en una sustancia
simple, no se tendria por esto una relacion final, a menos de concebir primero estas cosas como
efectus interiores de esta sustancia, en tanto que causa, y después esta causa misma como una
causa inteligente. Sin estas condiciones formales, toda unidad no es mas que una simple
necesidad natural; y atribuida a las cosas que nos representamos como interiores las unas a las
otras, una ciega necesidad. Que si se quiere llamar finalidad de la naturaleza esta perfeccién
trascendental de las cosas (consideradas en su esencia propia) de la que habla la escuela, y por
la cual se designa que cada cosa tiene en si misma todo lo que le es necesario para ser tal cosa,
y no para ser otra, es tomar puerilmente palabras por ideas. Porque si es necesario concebir
todas las cosas como fines, y si por consiguiente, ser una cosa y ser fin son idénticos, no hay
nada en realidad que merezca particularmente ser representado como un fin.

Se ve por esto que Spinossa, reduciendo nuestros conceptos de la finalidad de la naturaleza
a la conciencia que tenemos de existir en un ser que lo comprende todo (y que al mismo tiempo
es simple) y buscando esta forma unicamente en la unidad de la naturaleza, no podia sofiar en
sostener el realismo, sino simplemente el idealismo de la finalidad de la naturaleza, y que
ademas aun no podia establecer este ultimo sistema, puesto que la simple representacién de la
unidad de sustancia no puede producir la idea de una finalidad, ni aun intencional.



2. Los que sostienen, no solamente el realismo de los fines de la naturaleza, sino que
piensan también poder explicarlo, se creen capaces de descubrir al menos la posibilidad de una
especie particular de causalidad, a saber, la de las causas intencionales; de lo contrario, no
intentarian esta explicacion. En efecto, la hipotesis mas atrevida quiere al menos que la
posibilidad de lo que se admite como principio sea cierta, y que se pueda asegurar al concepto
de este principio su realidad objetiva.

Mas la posibilidad de una materia viviente (cuyo concepto encierra una contradiccion,
puesto que la inercia (inertia) es el caracter esencial de la materia) no se puede concebir; la de
una materia animada y de toda la naturaleza, concebida como un animal, no podria ser cuando
mas admitida (en favor de la hipdtesis de una finalidad, en el conjunto de la naturaleza), mas que
como si la experiencia nos la mostrase en pequefio en su organizacion, porque no se puede
percibirla a priori. La explicacion cae, pues, en un circulo vicioso, si se quiere derivar la finalidad
de la naturaleza en los seres organizados, y por consiguiente, sin una experiencia de esta
especie, no nos podemos formar ninguna idea de la posibilidad de esta vida. El hilozoismo no
tiene, pues, lo que promete.

Por ultimo, el teismo no puede establecer mejor dogmaticamente la posibilidad de los fines
de la naturaleza como una clave para la teleologia, aunque tiene sobre todas las otras
explicaciones la ventaja de arrancar al idealismo la finalidad de la naturaleza, atribuyendo un
entendimiento al Ser supremo, o invocando una causalidad intencional para explicar la
produccién de esta finalidad.

En efecto, se deberia primero probar de una manera suficiente para el juicio determinante,
que la unidad de fines en la materia no puede ser producida por el simple mecanismo de la
materia misma, para estar autorizado a colocar en ella el principio de una manera determinada
fuera de la naturaleza. Mas todo lo que no podemos avanzar es, que conforme a la naturaleza y
los limites de nuestras facultades de conocer (puesto que no percibimos el primer principio
interior de este mecanismo), no debemos buscar en la materia un principio de relaciones finales
determinadas, y que no hay para nosotros otra manera de juzgar la produccion de sus efectos,
como fines de la naturaleza, que explicarlos por una inteligencia suprema, concebida como
causa del mundo. Mas esto es un principio para el juicio reflexivo, no para el juicio determinante,
y no puede autorizar ninguna afirmacién objetiva.



LXXIiI




La imposibilidad de tratar dogmaticamente el
concepto de una técnica de la naturaleza viene
de la imposibilidad misma de explicar un fin de la
naturaleza

Se trata un concepto dogmaticamente (aun cuando esté sometido a condiciones empiricas),
cuando se le considera contenido bajo otro concepto del objeto, constituyendo un principio de la
razén, y cuando se le determina conforme a este concepto. Se trata criticamente, cuando no se le
considera mas que relativamente a nuestra facultad de conocer, por consiguiente, a las
condiciones subjetivas; que nos lo hacen concebir sin pretender decidir nada sobre su objeto. El
método dogmatico es, pues, el que conviene al juicio determinante, y el método critico el que
conviene al juicio reflexivo.

El concepto de una cosa, en tanto que fin de la naturaleza, subsume la naturaleza bajo una
causalidad que no es concebible mas que por medio de la razon, a fin de hacernos juzgar,
conforme a este principio, lo que es dado del objeto en la experiencia. Mas para aplicar
dogmaticamente este concepto al juicio determinante, se necesitaria que estuviésemos seguros
primero de su realidad objetiva, puesto que sin esto no podriamos subsumir en él ninguna cosa
de la naturaleza. Luego este concepto esta sin duda sometido a condiciones empiricas, es decir,
gue no es posible mas que bajo ciertas condiciones dadas en la experiencia; mas no se puede
aislar y no es posible mas que por medio de un principio de la razén aplicada al juicio del objeto.
Siendo esto asi, no podemos percibir ni establecer dogmaticamente la realidad objetiva (es decir,
mostrar que un objeto es posible conforme a este concepto), y no sabemos si es simplemente un
concepto raciocinante, objetivamente vacio (conceptus ratiocinans), o un concepto raciocinado,
fundando un conocimiento y confirmado por la razén (conceptus raciocinatus). No se puede,
pues, tratarlo dogmaticamente, y referirlo al juicio determinante, es decir, que no solamente es
imposible decidir, si la produccion de las cosas de la naturaleza, consideradas como fines de la
misma, exige o0 no una causalidad de una especie particular (la causalidad intencional) sino que
ni aun puede ponerse la cuestion, puesto que el concepto de un fin de la naturaleza no es un
concepto, cuya realidad objetiva sea demostrable por la razén (es decir, que éste no es un
concepto constitutivo para el juicio determinante, sino solamente un concepto regulador para el
juicio reflexivo).

El caracter que le atribuimos aqui resulta de que como concepto de una produccion de la
naturaleza implica a la vez para el mismo objeto considerado como fin, la necesidad de aquella 'y
la contingencia de la forma de este objeto (relativamente a las simples leyes de la naturaleza), y
de lo que, por consiguiente, si no hay en esto contradiccién, debe suministrar un principio de la
posibilidad de esta naturaleza misma y de su relacion con algo (supra-sensible) que no alcanza
la experiencia, y por consiguiente, con nuestro conocimiento, a fin de que podamos juzgarle
conforme a una especie de causalidad diferente de la del mecanismo de la naturaleza, cuando
queremos considerar su posibilidad. Es porque como el concepto de una cosa, en tanto que fin
de la naturaleza, es trascendental para el juicio determinante, cuando se considera el objeto por
la razén (aunque pueda ser inmanente para el juicio reflexivo en su aplicacion a los objetos de la
experiencia), y como, por consiguiente, no se le puede atribuir esta realidad objetiva, que es el
caracter de los juicios determinantes, se comprende de qué modo, cuando se ftrata
dogmaticamente el concepto de los fines de la naturaleza y el de la naturaleza misma,
considerada como un conjunto de causas finales, todos los sistemas objetivos posibles no
pueden decidir nada ni afirmativa ni negativamente. En efecto, cuando se subsumen ciertas
cosas bajo un concepto que es simplemente problematico, los predicados sintéticos de este
concepto (aqui, por ejemplo, la cuestién de saber, si el fin de la naturaleza que concebimos para
explicar la produccion de las cosas es o no intencional), debe también suministrar juicios
problematicos que les de una forma afirmativa o una forma negativa, porque no se sabe si se
juzga sobre algo o sobre nada. El concepto de una causalidad determinada por fines (de una



técnica de la naturaleza), tiene sin duda realidad objetiva, lo mismo que el de una causalidad
determinada por el mecanismo de la naturaleza. Mas el concepto de una causalidad de la
naturaleza, obrando conforme a la regla de los fines, y con mayor motivo, conforme a la regla de
un ser o de una causa primera de la naturaleza, que excede toda experiencia, este concepto no
puede determinar nada dogmaticamente, aunque no encierre contradiccién. Porque como no se
le puede derivar de la experiencia, y aun no es necesario a la posibilidad de esta, no se puede,
en manera alguna, asegurar su realidad objetiva. Mas, aunque se pudiera, ;cdmo las cosas que
son dadas de una manera determinada por las producciones de un arte divino, pueden ser
colocadas entre las producciones de la naturaleza, cuya aptitud para producir tales cosas por sus
propias leyes, nos obligue a invocar una causa completamente diferente?



LXXIV




El concepto de una finalidad objetiva de la
naturaleza es un principio critico de la razén para
el juicio reflexivo

Hay una gran diferencia entre decir que la produccién de ciertas cosas de la naturaleza o
aun de toda la naturaleza, no es posible mas que por medio de una causa que se determina a
obrar en vista de ciertos fines, es decir, que conforme a la naturaleza particular de nuestras
facultades de conocer, yo no puedo juzgar de la posibilidad de estas cosas y de su produccion
mas que concibiendo una causa que obra conforme a fines, por consiguiente, un ser que
produce de una manera analoga a la causalidad de un entendimiento. En el primer caso, yo
pretendo afirmar algo sobre el objeto mismo, y estoy obligado a probar la realidad objetiva del
concepto que yo admito; en el segundo, la razén no hace mas que determinar cierto uso de
nuestras facultades de conocer, conforme a su naturaleza y a sus condiciones esenciales, de
donde se deriva su alcance y su limite. El primer principio es, pues, un principio objetivo para el
juicio determinante; el segundo, no es mas que un principio subjetivo para el juicio reflexivo, por
consiguiente, un maxima de este juicio prescrita por la razon.

Luego es absolutamente indispensable el suponer a la naturaleza un concepto de fin
cuando se quieren estudiar sus producciones organizadas por una observacion continuada, v,
por consiguiente, este concepto es ya para el uso empirico de nuestra razon una maxima
absolutamente necesaria. Es claro también que cuando una vez hemos admitido y probado esta
gula que nos sirve para estudiar la naturaleza, debemos ensayar al menos el aplicar esta misma
maxima del juicio al conjunto de la naturaleza, porque esta puede todavia hacernos descubrir
muchas leyes que para nosotros quedarian ocultas, a causa de nuestra incapacidad para
penetrar por completo en el interior del mecanismo de la naturaleza. Mas si, bajo este ultimo
respecto, esta maxima del juicio es todavia util, ella no es indispensable, puesto que la
naturaleza en su conjunto, no se nos da como organizada (en este sentido estricto de la palabra,
gue hemos indicado anteriormente). Ella es, al contrario, esencialmente necesaria, relativamente
a ciertas producciones organizadas de la naturaleza, porque para llegar a conocer por medio de
la experiencia su constitucion interior, debemos juzgarlas como habiendo sido formadas
unicamente conforme a fines, y no podemos concebirlas como cosas organizadas, sin
relacionarse con ellas la idea de una produccién intencional.

Luego el concepto de una cosa, cuya existencia o forma nos representamos como posible
bajo la condicion de un fin, es inseparable del concepto de la contingencia de esta cosa
(relativamente a las leyes de la naturaleza). Es porque las cosas de la naturaleza que no
hallamos posibles mas que como fines, forman la principal prueba de la contingencia del
universo, y el sélo argumento que conduce al sentido comun y a los filosofos a relacionar el
mundo con un ser existente fuera de él e inteligente (a causa de esta finalidad); y la teleologia no
halla explicacién ultima de sus investigaciones mas que en una teologia.

Pero ¢qué prueba en definitiva la teleologia perfecta? ;Prueba la existencia de este ser
inteligente? No. No prueba nada mas sino que, conforme a la naturaleza de nuestras facultades
de conocer, por consiguiente, en la union de la experiencia con los principios superiores de la
razon, no podemos formarnos ninguna idea de la posibilidad de este mundo, mas que
concibiendo una causa suprema, obrando con intencion. Objetivamente, no podemos demostrar
esta proposicidon, de que hay un Ser supremo inteligente; no podemos mas que aplicarla
subjetivamente al uso de nuestro juicio en su reflexién sobre los fines de la naturaleza, que no
podemos concebir con la ayuda de otro principio que el de una causalidad intencional de una
causa suprema.

Que si nosotros queremos demostrar esta proposicion dogmaticamente por razones
teleoldgicas, caeriamos en inextricables dificultades. Ella serviria entonces de principio a esta
conclusién, de que los seres organizados en el mundo no son posibles mas que por una causa
intencional, y deberiamos inevitablemente afirmar, que como no podemos considerar estas
cosas en su relacion causal y reconocer las leyes a que se hallan sometidas, mas que por medio



de la idea de fin, tenemos también el derecho de suponer que esto es igualmente necesario para
todo ser pensante y consciente, y que, por consiguiente, es una condicion inherente al objeto, y
no tan sélo al sujeto. Luego hay en esto una asercion que somos incapaces de sostener. Porque
como la observacion no nos muestra verdaderamente la intencionalidad en los fines de la
naturaleza, sino que solamente en nuestra reflexion sobre sus producciones, nosotros afiadimos
este concepto por el pensamiento como bello conductor del juicio, ellas no nos son dadas por el
objeto. No es del todo imposible probar a priori el valor objetivo de este concepto. No queda
absolutamente mas que una proposicion que descansa sobre condiciones subjetivas, es decir,
sobre las condiciones del juicio, conformado su reflexion con nuestras facultades de conocer.
Decir que hay un Dios, seria atribuir a esta proposicion un valor objetivamente dogmatico; mas la
sola cosa que no es permitido a nosotros, hombres, decir, es simplemente que nos es imposible
concebir y comprender la finalidad, que debe por si misma servir de principio a nuestro
conocimiento de la posibilidad interior de muchas cosas de la naturaleza, mas que
representandonoslas, asi como el mundo en general, como una produccion de una causa
inteligente (de un Dios).

Luego si esta proposicion, fundada sobre una maxima absolutamente necesaria de nuestro
juicio y es perfectamente satisfactoria para el uso especulativo y practico de nuestra razén, bajo
un punto de vista humano, yo querria saber bien lo que perdemos al no poder demostrar su
validez para seres superiores, es decir, para principios, puros objetivos (que desgraciadamente
exceden el alcance de nuestras facultades). Es, en efecto, absolutamente cierto que no podemos
aprender a conocer de una manera suficiente, y con mayor motivo, a explicar los seres
organizados y su posibilidad interior por principios puramente mecanicos de la naturaleza; y se
puede sostener sin temor con igual certeza, que es absurdo para los hombres intentar semejante
cosa, y esperar que algun nuevo Newton vendra un dia a explicar la produccion de un tallo de
yerba por leyes naturales, a las que no presida designio alguno; porque este es un
procedimiento que se debe rehusar a los hombres en absoluto. Mas en compensacion se podra
muy bien tener la presuncidn de juzgar, que aun cuando pudiésemos penetrar hasta el principio
de la naturaleza en la especificacion de las leyes universales que conocemos, no podriamos
hallar un principio de la posibilidad de los seres organizados que nos dispensara de referir la
produccién a un designio; porque ;coémo podemos saber esto? La verosimilitud no basta alli
donde se trata de juicios de la razén pura. No podemos decidir, pues, objetivamente, sea de una
manera afirmativa, sea de una manera negativa, la cuestion de saber si hay un ser que obra
conforme a fines, que como causa (por consiguiente, como autor del mundo) sirve de principio, a
lo que llamamos con razon fines de la naturaleza. Todo lo que hay de cierto es, que si juzgamos,
segun lo que nuestra propia naturaleza nos permite percibir (conforme a las condiciones y a los
limites de nuestra razén), no podemos dar por principio a la posibilidad de estos fines de la
naturaleza mas que un ser inteligente. Esto sélo en efecto es conforme a la maxima de nuestro
juicio reflexivo, por consiguiente, a un principio subjetivo pero necesariamente inherente a la
especie humana.



LXXV




Observacion

Esta observacion que merece desenvolverse con toda extension en la filosofia
trascendental, no debe servir aqui de esclarecimiento (y no de prueba) mas que de una manera
episadica.

La razén es una facultad que suministra los principios, y, en ultimo término, es lo
incondicional que debe darse. Mas sin los conceptos del encendimiento, a los cuales es
necesario atribuir una realidad objetiva, la razén no puede juzgar objetivamente (sintéticamente),
y en tanto que razén tedrica, no contiene por si misma principios constitutivos, sino solamente
principios reguladores. Se ve claramente que alli donde el entendimiento no puede seguirla, la
razon es trascendente, y se manifiesta por ideas, que tienen sin duda su fundamento (en tanto
que principios reguladores), pero que no tiene ningun valor objetivo; y el entendimiento que no
puede acompanfarla, y que sélo puede tener este valor, encierra el de estas ideas racionales en
los limites del sujeto, extendiéndolo solamente a todos los sujetos de la misma especie. De este
modo se nos da el derecho de afirmar una sola cosa, y es que conforme a la naturaleza
(humana) de nuestra facultad de conocer, 0 aun en general conforme al concepto que podemos
formar de la razon de un ser finito, no podemos ni debemos concebir ninguna otra cosa, pero no
nos es permitido afirmar que el principio de un juicio semejante esté en el objeto. Los ejemplos
que acabamos de citar tienen demasiada importancia, y ofrecen también demasiada dificultad
para que queramos imponerlos inmediatamente al lector como proposiciones demostrables, pero
daran ocasion ellos a reflexionar, y podria servir para esclarecer lo que aqui particularmente nos
proponemos.

Es de todo punto necesario al entendimiento humano distinguir la posibilidad y la realidad
de las cosas. El principio de esta distincion esta en el sujeto y en la naturaleza de sus facultades
de conocer. En efecto, si el ejercicio de estas facultades no supusiera dos elementos del todo
heterogéneos, el entendimiento para los conceptos, y la intuicion sensible para los objetos que
corresponden a estos conceptos, esta distincion (entre lo posible y o real) no existiria. Si nuestro
entendimiento fuera intuitivo, no habria otros objetos mas que lo real. Los conceptos (que no
miran mas que a la posibilidad de un objeto) y las intuiciones sensibles (que nos dan algo, sin
que, a pesar, nos lo hagan conocer como objeto) se desvanecerian juntamente. Luego toda la
distincién de lo puramente posible y de lo real descansa solo sobre esto: que el primero significa
la posicidn de la representacion de una cosa relativamente a nuestro concepto, y en general, a la
facultad de pensar, mientras que el segundo significa la posicién de la cosa en si misma (fuera
de este concepto). Por consiguiente, la distincion de las cosas posibles y de las cosas reales, no
tiene mas que un valor subjetivo para el entendimiento humano, porque no podemos siempre
concebir algo que no exista, o representarnos, alguna cosa como dada, sin tener todavia ningun
concepto de ella. La proposicidén de que las cosas pueden ser posibles sin ser reales, y que por
consiguiente, no se puede concluir de la simple posibilidad a la realidad, no tiene, pues, valor
real mas que para la razén humana, y nada prueba mejor que esta distincion tiene su principio
en las cosas mismas. En efecto, que no se tiene el derecho de sacar esta consecuencia, y que,
por consiguiente, esta proposicién se aplica simplemente a los objetos, en tanto que nuestra
facultad de conocer los considera bajo sus condiciones sensibles, como objetos sensibles, y que
no tienen ningun valor relativamente a las cosas en general, es lo que resulta claramente de la
orden imperiosa que nos da la razén de admitir como existente de una manera absolutamente
necesaria, algo (el principio primero), en que la posibilidad y la realidad se confunden, y cuya
idea ningun concepto del entendimiento, puede seguir; lo que quiere decir, que el entendimiento
no puede, bajo ningun respecto, representarse una cosa semejante y su modo de existencia.
Porque si la concibe (concibala como quiera), no se la representa mas que como posible. Que si
se tiene conciencia como de algo, que es dado en la intuicion, es real, pero no se concibe nada
tocante a su posibilidad. Es porque el concepto de un ser absolutamente necesario, es, en
verdad, una idea indispensable de la razdn, pero es un concepto problematico e inaccesible para
el entendimiento humano. Hay un valor para el uso de nuestras facultades de conocer,
consideradas en su naturaleza particular; no lo hay relativamente al objeto, y para todo ser que



conoce; porque yo no puedo suponer que el pensamiento y la intuicion, son en todo ser que
conoce dos condiciones distintas del ejercicio de sus facultades de conocer. Un entendimiento,
para que esta distincidn no existiera, juzgaria que todos los objetos que conocemos son
(existen); y la posibilidad de algunos objetos, que sin embargo, no existen, es decir, la
contingencia de estos objetos, cuando existen, y por consiguiente, también la necesidad, que es
necesario distinguir de esta contingencia, no caerian bajo su representacion. Mas la dificultad
que halla nuestro entendimiento para tratar aqui sus conceptos a ejemplo de la razon, viene
unicamente de que aquello de que la razén hace un principio que emplea como perteneciente al
objeto, es trascendente para el entendimiento, considerado como entendimiento humano (es,
decir, imposible en las condiciones subjetivas de su conocimiento). Luego queda siempre esta
maxima, que todos los objetos, cuyo conocimiento excede la facultad del entendimiento, no los
concebimos mas que conforme a las condiciones subjetivas necesariamente inherentes a
nuestra naturaleza (es decir, a la naturaleza humana), del ejercicio de nuestras facultades; y si
los juicios que formamos de este modo (y no puede ser de otra manera relativamente a los
conceptos trascendentes), no pueden ser principios constitutivos que determinen el objeto tal
como es, quedan, sin embargo, como principios reguladores, inmanentes y seguros en el uso
que de ellos se hace, y propios para las necesidades de nuestro espiritu.

Del mismo modo que la razdn, en la contemplacion tedrica de la naturaleza debe admitir la
idea de la necesidad incondicional de un primer principio, asi, bajo el punto de vista practico,
presupone en si misma una causalidad incondicional (relativamente a la naturaleza), es decir, a
la libertad, por esto mismo que tiene conciencia de su ley moral. Luego aqui, puesto que la
necesidad objetiva de la accidn, como deber, se halla opuesta a aquella a que esta accidn
guedaria sometida como suceso, si su principio estuviera en la naturaleza y no en la libertad, es
decir, en la causalidad de la razén, y que la accion absolutamente necesaria moralmente, es
considerada fisicamente como del todo contingente (es decir, que deberia necesariamente tener
lugar pero que muchas veces no lo tiene), es claro que es necesario buscar unicamente en la
naturaleza de nuestra facultad practica, la causa porque las leyes morales deben representarse
como ordenes (y las acciones conformes a estas leyes, como deberes) y porque la razén no
expresa esta necesidad para ser (llegar), sino para deber ser. No sucederia asi si se considerase
la razén sin la sensibilidad (como condicion subjetiva de su aplicacion a los objetos de la
naturaleza), por consiguiente, como causa en un mundo inteligible que estuviera siempre
completamente de acuerdo con la ley moral, y en el cual no hubiera distincion entre deber y
hacer, entre lo posible y lo real, es decir, entre la ley practica, que prescribe lo primero y la ley
tedrica que determina lo segundo. Luego, aunque un mundo inteligible, en donde todo lo que es
posible (en tanto que bien) sea real por esto sélo, aunque la libertad misma, como condicién
formal de este mundo, sea para nosotros un concepto transcendente, que no pueda
suministrarnos ningun principio constitutivo para determinar un objeto y su realidad objetiva, sin
embargo, conforme a la constitucion de nuestra naturaleza (en parte sensible), la libertad es para
nosotros, y para todos los seres racionales, en relacion con el mundo sensible, en tanto que
podemos representarnoslos conforme a la naturaleza de nuestra razén, un principio regulador
universal, que no determina objetivamente la naturaleza de la libertad, como forma de la
causalidad, pero que no prescribe menos imperiosamente a cada uno conforme a esta idea, la
regla de sus acciones. Del mismo modo, también, en cuanto a la cuestién que nos ocupa, se
puede asegurar que no encontrariamos distincion entre el mecanismo y la técnica de la
naturaleza, es decir, en el enlace de los fines de la naturaleza, si nuestro entendimiento no
estuviera formado de tal suerte que debe ir de lo general a lo particular, y que la facultad de
juzgar no puede, relativamente a lo particular, reconocer finalidad, y, por consiguiente, formar
juicios determinantes, sin tener una ley general bajo la cual pueda subsumirlo. Luego, como lo
particular; como tal, contiene relativamente a lo general, algo de contingente, pero que, sin
embargo, la razén exige también unidad en el enlace de las leyes particulares de la naturaleza, y
por consiguiente, conformidad a leyes (la cual aplicada a lo contingente se Ilama finalidad) y
como es imposible derivar a priori, por la determinacién del concepto del objeto, las leyes
particulares de las leyes generales, relativamente a lo que ellas tienen de contingente, el
concepto de la finalidad de la naturaleza en sus producciones es un concepto necesario al juicio
humano, relativamente a la naturaleza, pero no concierne a la determinacién de los objetos
mismos. Es, por consiguiente, un principio subjetivo de la razén para el juicio, y este principio, en



tanto que regulador (y no en tanto que constitutivo), es tan necesario a nuestro juicio humano,
como si fuera un principio objetivo.



LXXVI




De la propiedad del entendimiento humano por la
cual el concepto de un fin de la naturaleza es
posible para nosotros

Hemos indicado en la precedente observaciéon las propiedades de nuestra facultad de
conocer (superior), que somos inclinados a transportar a las cosas mismas como predicados
objetivos; mas ellas no conciernen mas que a ideas a las cuales no se puede llegar en la
experiencia del objeto correspondiente, y no pueden servir mas que de principios reguladores en
las investigaciones empiricas. Es al concepto de un fin de la naturaleza como a lo que concierne
la causa de la posibilidad de esta suerte de predicados, la cual no puede descansar mas que en
la idea; pero el efecto, conforme a esta idea (la produccion misma), es, sin embargo, dada en la
naturaleza, y el concepto de una causalidad de la naturaleza, considerado como un ser que obra
conforme a fines, parece hacer de la idea de un fin de la naturaleza un principio constitutivo de
este fin, y por esto esta idea se distingue de todas las demas.

Este caracter distintivo consiste en que la idea concebida no es un principio racional para el
entendimiento, sino para el juicio, y no es, por consiguiente, mas que la aplicacion de un
entendimiento en general a los objetos empiricos posibles, en los casos en que el juicio no
puede ser determinante, sino simplemente reflexivo, y en donde, por consiguiente, aunque el
objeto sea dado en la apariencia, no se puede juzgar de él, conforme a la idea, de una manera
determinada (todavia menos de una manera perfectamente adecuada a esta idea), sino
solamente reflexionar acerca de él. Se trata, pues, de una propiedad de nuestro (humano)
entendimiento, relativa a la facultad de juzgar en su reflexion sobre las cosas de la naturaleza. Si
es asi, debemos tomar aqui por principio la idea de un entendimiento posible, otro que el
entendimiento humano (del mismo modo que en la critica de la razén pura), deberiamos concebir
otra intuicién posible para poder mirar la nuestra como una especie particular de intuicion, es
decir, como una intuicidon (por la cual los objetos no tuvieran valor mas que en tanto que
fenomenos), a fin de poder decir que, conforme a la naturaleza particular de nuestro
entendimiento, debemos, para explicar la posibilidad de ciertas producciones de la naturaleza,
considerar estas producciones como intencionales, y como habiendo sido producidas, conforme
a fines, sin exigir por esto que haya una causa particular, determinada por la representacion
misma de un fin y por consiguiente, sin negar que un entendimiento, otro mas elevado que el
entendimiento humano, pueda hallar también el principio de la posibilidad de estas producciones
(de la naturaleza) en el mecanismo de la misma, es decir, en una relacién causal, cuya causa no
se busca exclusivamente en un entendimiento.

No se ftrata, pues, aqui mas que de la relacion de nuestro entendimiento con el juicio:
buscamos en su naturaleza una cierta contingencia que podriamos considerar como algo que le
es particular y le distingue de otros elementos posibles.

Esta contingencia se halla naturalmente en lo que el juicio debe reducir a lo general,
suministrado por los conceptos del entendimiento; porque, por lo general de nuestro (humano)
entendimiento, no se determina lo particular. ;De cuantos modos diversos cosas que, sin
embargo, convienen en un caracter comun, se pueden presentar a nuestra percepcién? Es cosa
contingente. Nuestro entendimiento es una facultad de conceptos, es decir, un entendimiento
discursivo, por el cual la especie y la diferencia de los elementos particulares que halla en la
naturaleza, y que puede reducir a sus conceptos son contingentes. Mas como la intuicidn
pertenece también al conocimiento, y como una facultad que consistiera en una intuicion
enteramente esponténea’®8, seria una facultad de conocer distinta y del todo independiente de la
sensibilidad, y por consiguiente, un entendimiento en el sentido mas general de la palabra, se
puede también concebir (de una manera negativa, es decir, como un entendimiento que no es
discursivo), un entendimiento intuitivo que no vaya de lo general a lo particular y a lo individual
(por medio de conceptos), y para el cual no exista la contingencia del acuerdo de la naturaleza
con el entendimiento en las cosas que produce conforme a leyes particulares, y cuya variedad es
tan dificil a nuestro entendimiento reducir a la unidad del conocimiento. Esto no es posible para



nosotros mas que por medio del concierto de los caracteres de la naturaleza con nuestra facultad
de los conceptos, y este concierto es contingente, mas un entendimiento intuitivo no lo necesita.

Nuestro entendimiento tiene, pues, esto de particular en su relacion con el juicio; que en el
conocimiento que nos suministra, lo particular no es determinado por lo general, y que, por
consiguiente, lo primero no puede derivarse de lo segundo, aunque debia haber entre los
elementos particulares que componen la variedad de la naturaleza y lo general (suministrado por
conceptos y leyes), una concordancia que permitiera subsumir, aquellos bajo este, y que, en
tales circunstancias, debe ser enteramente contingente, y no supone principio determinado para
el juicio.

Luego para poder al menos concebir la posibilidad de este concierto de las cosas de la
naturaleza con el juicio (que nos representamos como contingente, por consiguiente, como no
siendo posible mas que para un fin), es necesario que concibamos al mismo tiempo otro
entendimiento, por cuya relacion podamos, aun antes de atribuirle ningun fin, representarnos
como necesario este concierto de las leyes de la naturaleza con nuestro juicio, que no es
concebible para nuestro entendimiento mas que por medio de la relacidon de los fines.

Nuestro entendimiento tiene, pues, esta propiedad, que en su conocimiento, por ejemplo, de
la causa de una produccioén, debe ir de lo general analitico (de los conceptos) a lo particular (o la
intuicién empirica dada), mas sin determinar nada por esto relativamente a la variedad que se
puede encontrar en lo particular, porque esta determinacién, de la que necesita el juicio, no
puede buscarla mas que en la subsuncién de la intuicidn empirica (cuando el objeto es una
produccién de la naturaleza), bajo el concepto. Luego podemos también concebir un
entendimiento que, no siendo discursivo como el nuestro, sino intuitivo, vaya de lo general
sintético (de la intuicion de un todo como tal) a lo particular, es decir, del todo a las partes, y que,
por consiguiente, no se represente la contingencia del enlace de las partes para concebir la
posibilidad de una forma determinada del todo, a diferencia de nuestro entendimiento que va de
las partes, como de los principios universalmente concebidos, a las diversas formas posibles que
pueden subsumirse como consecuencias. Conforme a la constitucion de nuestro entendimiento,
no podemos considerar un todo real de la naturaleza mas que como un efecto del concurso de
las fuerzas motrices de las partes. Si, pues, queremos representarnos no en la posibilidad del
todo como dependiente de la parte, asi como lo exige nuestro entendimiento discursivo, sino, por
el contrario, conforme al modelo del entendimiento intuitivo, la posibilidad de las partes
(consideradas en su naturaleza y en su relacion) como dependientes del todo, no podemos
concebir en virtud de la misma propiedad de nuestro entendimiento, que el todo contenga el
principio de la posibilidad de la relacion de las partes (lo que seria una contradiccién en el
conocimiento discursivo), sino en la representacion del todo en que colocamos el principio de la
posibilidad de la forma de este todo y de la relacion de las partes que lo constituyen. Luego como
el todo seria entonces un efecto (una produccion) del que se considera como causa la
representacion de la posibilidad misma, y como se llama fin el producto de una causa, cuya
razén determinante es la representacion misma de un efecto, se sigue de aqui, que si no nos
representamos la posibilidad de ciertas producciones de la naturaleza mas que a favor de otra
especie de causalidad que la de las leyes naturales de la materia, es decir, a favor de las causas
finales, es unicamente en virtud de la naturaleza particular de nuestro entendimiento, y que este
principio no concierne a la posibilidad de estas cosas (aun consideradas como fendmenos), para
este modo de produccidn, sino a aquella solamente del juicio que nuestro entendimiento puede
formar sobre estas cosas. Por esto veremos también por qué en la ciencia de la naturaleza no
nos contentamos por mucho tiempo con esta explicacidon de las producciones de la naturaleza
por medio de las causas finales. Es que, en efecto, en esta explicacion no pretendemos juzgar la
produccion de la naturaleza mas que conforme a nuestra facultad de juzgar, es decir, al juicio
reflexivo, y no conforme a las cosas mismas, por el juicio determinante. Por lo demas no es
necesario probar la posibilidad de semejante intellectus archetypus; basta mostrar que la
consideracion de nuestro entendimiento discursivo, que tiene necesidad de imagenes
(intellectus typus) y de su naturaleza contingente, nos conduce a esta idea (de un intellectus
archetypus), y que esta idea no encierra contradiccion.

Que si consideramos en su forma un todo material, como un producto de las partes o de las
propiedades que estas tienen de unirse por si mismas (y aun de agregarse a otras materias) nos
representamos un modo mecanico de producciones. Mas entonces desaparece todo concepto de



un todo concebido como fin, es decir, de un todo, cuya posibilidad interna supone una idea de
este todo, de donde depende la naturaleza y la accién de las partes, de un todo, en fin, tal y como
debemos representarnos los cuerpos organizados. Mas de aqui no se sigue, como hemos
mostrado anteriormente, que la produccién mecanica de un cuerpo semejante sea imposible,
porque esto significaria que es imposible (es decir, contradictorio) a todo entendimiento
representarse tal unidad en la relacién de las partes, sin darle por causa productora la idea de
esta misma unidad, es decir, sin admitir una produccion intencional. Es, sin embargo, lo que
sucederia, si tuviésemos el derecho de mirar los seres materiales como las cosas en si. Porque
entonces la unidad, que constituye el principio de la posibilidad de las formaciones de la
naturaleza, seria simplemente la unidad del espacio, el cual no es un principio real de las
producciones, aunque tenga con el principio real que buscamos alguna semejanza, puesto que
en él ninguna parte puede ser determinada sin relacion al todo (cuya representacion sirve, por
consiguiente, de principio a la posibilidad de las partes).

Mas como es al menos posible considerar el mundo material como un simple fenémeno, y
concebir algo, en tanto que cosa en si (Que no sea fendmeno) como un substratum al cual
correspondiera una intuicién intelectual (diferente de la nuestra), se podria concebir un principio
supra-sensible, real, aunque inaccesible a nuestra inteligencia, de donde derivaria la naturaleza
de que nosotros mismos formamos parte, de suerte que considerariamos conforme a leyes
mecanicas lo que en la naturaleza es necesario como objeto de los sentidos, pero también
conforme a leyes teleoldgicas, considerandola como objeto de la razén, la concordancia y la
unidad de las leyes particulares y de las formas que debemos mirar como contingentes (y aun el
conjunto de la naturaleza en tanto que sistema), y la juzgariamos también segun dos especies de
principios, sin destruir la explicacion mecanica por la explicacion teleolégica, como si fuesen
contradictorias.

Se ve por esto, lo que era por otra parte facil de suponer, pero que seria dificil de afirmary de
probar con certeza, que en las producciones de la naturaleza donde hallamos cierta finalidad, el
principio mecanico puede subsistir sin duda al lado del principio teleoldégico, pero que seria
imposible hacer este ultimo enteramente inutil. Se puede, en efecto, en el estudio de una cosa
que debemos juzgar como un fin de la naturaleza (en el estudio de un ser organizado), buscar
todas las leyes, ya conocidas o todavia por descubrir, de la produccién mecanica, y conseguirlo
en este sentido; mas para explicar la posibilidad de una produccion semejante, no se nos puede
jamas dispensar de invocar un principio de produccidon enteramente diferente del principio
mecanico, a saber, el de una causalidad determinada por fines, y no hay razén humana (una
razoén finita y semejante a la nuestra por la cualidad, por mas superior que fuese en el grado) que
pueda prometerse explicar la produccion de un simple tallo de yerba por causas puramente
mecanicas. En efecto; si el juicio necesita indispensablemente de la relacién teleoldgica de las
causas Yy los efectos, para explicar la posibilidad de semejante objeto, y aun para estudiarlo con
el guia de la experiencia; si no se puede hallar para los objetos exteriores, considerados como
fendmenos, un principio que se refiera a los fines, y si este principio, que reside también en la
naturaleza, debe buscarse Unicamente en su substratum supra-sensible que no nos es permitido
penetrar, nos es absolutamente imposible explicar las relaciones de fines por principios llevados
a la naturaleza misma, y nuestra humana facultad de conocer nos da una ley necesaria para
buscar el supremo principio en un entendimiento originario como causa del mundo.



LXXVII




De la union del principio del mecanismo
universal de la materia con el principio
teleoldgico en la técnica de la naturaleza

Es de la mayor importancia para la razén no perder de vista el principio del mecanismo en la
explicacion de las producciones de la naturaleza, porque es imposible sin este principio adquirir
el menor conocimiento de la naturaleza de las cosas. Aun cuando se nos concediera que un
arquitecto supremo ha creado inmediatamente las formas de la naturaleza tal y como existen
desde entonces, o que ha predeterminado aquellas que en el curso de la naturaleza se forman
continuamente sobre el mismo modelo, nuestro conocimiento de la naturaleza no seria nada
ilustrado, porque no conocemos la manera de obrar de este ser y sus ideas, que deben contener
los principios de la posibilidad de las cosas de la naturaleza, y no podemos explicar la
naturaleza por este ser, yendo, por decirlo asi, de alto a bajo (a priori). Que si queremos,
partiendo de las formas de los objetos de la experiencia y yendo asi de abajo a arriba (a
posteriori), invocar, para explicar la finalidad que creemos encontrar en ellos, una causa que
obre conforme a fines, no daremos mas que una explicacion tantoldgica, y equivocaremos la
razon con palabras, para no decir mas, desde que nos dejamos extraviar por este género de
explicacion en lo trascendental a donde no puede seguirnos el conocimiento natural, que la
razon cae en estas poéticas extravagancias que su principal deber es evitar.

De otro lado, es una maxima igualmente necesaria de la razén no omitir el principio de los
fines en el estudio de las producciones de la naturaleza, porque si este principio no nos hace
comprender mejor el modo de existencia de estas producciones, es un principio de descubierta
en la investigacion de las leyes particulares de la naturaleza, para suponer que no se ha querido
hacer ningun uso de él para explicar la naturaleza misma, y que se ha continuado sirviéndose de
la expresion fines de la naturaleza, aunque la naturaleza revela manifiestamente una unidad
intencional, es decir, aunque no se busque mas alla de la naturaleza el principio de la
posibilidad de sus fines. Mas como es necesario venir en definitiva a averiguar esta posibilidad,
es también necesario concebir, para explicarla, una especie particular de causalidad que no se
presenta en la naturaleza, como la mecanica de las causas naturales tiene la suya, puesto que la
receptividad que muestra la materia para muchas formas, distintas de aquellas de las cuales ella
es capaz en virtud de esta ultima, supone la espontaneidad de una causa (que por consiguiente
no puede ser materia), sin la cual no se podria hallar el principio de estas formas. La razén, en
verdad, antes de dar este paso, debe mostrar mucha prudencia, y no pretender explicar como
teleoldgica toda técnica de la naturaleza; hablo de cierto poder que tiene la naturaleza de
producir figuras que muestran la finalidad para nuestra simple aprehension (como los cuerpos
regulares); es necesario que se limite siempre a mirarla como mecanicamente posible. Mas
qguerer ademas excluir absolutamente el principio teleoldgico y alli donde la razén, buscando la
posibilidad de las formas de la naturaleza, halla una posibilidad que se muestra manifiestamente
ligada a otra especie de causalidad, pretender seguir siempre el simple mecanismo, seria llevar
la razén a divagaciones tan quiméricas sobre las impenetrables potencias de la naturaleza,
como aquellas que pudiesen entrafar una explicacion puramente teleologica y no teniendo en
cuenta el mecanismo de la naturaleza.

En una sola y misma cosa no se pueden admitir juntamente los dos principios, explicando el
uno por el otro (deduciendo el uno del otro), es decir, que no se pueden asociar como principios
dogmaticos y constitutivos del conocimiento de la naturaleza para el juicio determinante. Si por
ejemplo, yo digo que un gusano debe considerarse como una produccion del simple mecanismo
de la materia (un resultado de esta nueva formacién que se produce por si misma, cuando los
elementos de la materia han sido puestos en libertad por la corrupcién), no podemos derivar
entonces esta produccién de la misma materia como de una causalidad que obra conforme a
fines. Reciprocamente, si miramos esta produccion como un fin de la naturaleza, no podemos
invocar un modo mecanico de explicacién, y tomar este por un principio constitutivo en el juicio
que debemos formar sobre la posibilidad de esta produccion, de modo que se asocien los dos



principios. En efecto, un modo de explicacidon excluye el otro, aun cuando objetivamente estos
dos principios descansaran sobre uno solo, en el cual no pensariamos. El principio que debe
hacer posible la unién de los dos en nuestro juicio sobre la naturaleza, debe colocarse en algo
que resida fuera de ellos (por consiguiente también fuera de toda representacion empirica
posible de la naturaleza), pero que sea su fundamento, es decir, en lo supra-sensible, y a esto es
a lo que se debe reducir los dos modos de explicacion. Luego como no podemos obtener nada
relativamente a lo supra-sensible mas que el concepto indeterminado de un principio que
permite juzgar la naturaleza, conforme a leyes empiricas, y como por otra parte no podemos
determinarlo de antemano por ningun predicado, se sigue que la union de los dos principios no
puede descansar sobre otro que contenga la explicacion de la posibilidad de una produccién por
leyes dadas para el juicio determinante, sino solamente sobre un principio que contenga la
exposicion para el juicio reflexivo. En efecto, explicar significa derivar de un principio que se
debe, por consiguiente, poder conocer y mostrar claramente. Luego si se considera una sola y
misma produccion, el principio del mecanismo y el de la técnica de la naturaleza, deben, en
verdad, unirse en un solo principio superior, su origen comun; de otro modo no podrian subsistir
el uno al lado del otra en la consideracién de la naturaleza. Mas si este principio, que es
objetivamente comun a los dos, y que por consiguiente permite conciliar las maximas que
dependen de ellos, en la investigacion de la naturaleza, si este principio es tal que se puede muy
bien indicar, pero no conocer de una manera determinada y mostrarlo bien claramente para que
se pueda hacer uso de él en todos los casos dados, es imposible sacar ninguna explicacion de
tal principio, es decir, derivar de él de una manera clara y determinada la posibilidad de una
produccion de la naturaleza por medio de estos dos principios heterogéneos. Luego el principio
comun de donde derivan, de una parte el principio mecanico y de la otra el principio teleolégico,
es lo supra-sensible, que debemos colocar bajo la naturaleza considerada como fenémeno. Mas
es imposible tener bajo el punto de vista teérico el menor concepto determinado y afirmativo. No
podemos, pues, explicar en manera alguna cdmo en virtud de este principio, la naturaleza
(considerada en sus leyes particulares), constituye para nosotros un sistema, que podemos mirar
como posible, tanto por el principio de las causas fisicas como por el de las causas finales; pero
solamente cuando hallamos en la naturaleza de los objetos, cuya posibilidad no podemos
concebir a favor del principio del mecanismo (que reivindica siempre las cosas de la naturaleza),
y sin apoyarnos sobre principios teleoldégicos, creemos poder estudiar con confianza las leyes de
la naturaleza conforme a estos dos principios (cuando nuestro entendimiento ha reconocido la
posibilidad de sus producciones por uno u otro principio), y no nos dejamos llevar por la aparente
contradiccion de los principios de nuestro juicio sobre estos objetos, porque es cierto que
pueden unirse al menos objetivamente en un solo principio (pues que se forman sobre
fendmenos que suponen un principio supra-sensible).

Aunque el principio del mecanismo y el de la técnica teleoldgica (intencional) de la
naturaleza relativamente a la misma produccion y a su posibilidad pudiesen subordinarse a un
principio comun de la naturaleza, considerada en sus leyes particulares, sin embargo, siendo
transcendente este principio, los limites de nuestro entendimiento no nos permiten conciliar los
dos principios en la explicacion de la misma produccion de la naturaleza, aun cuando no
podamos concebir la posibilidad interior de esta produccion mas que por medio de una
causalidad que obre conforme a fines (como sucede para las materias organizadas). Debemos
siempre llegar a esta maxima del juicio teleolégico, que conforme a la naturaleza del
entendimiento humano, no podemos admitir otra causa para explicar la posibilidad de los seres
organizados que una causa que obra segun fines, y que el simple mecanismo de la naturaleza
no nos da aqui una explicacién suficiente, sin querer decidir nada por esto relativamente a la
posibilidad de las cosas mismas.

Pero como este principio no es mas que una maxima del juicio reflexivo y no del juicio
determinante, y como, por consiguiente, no tiene para nosotros mas que un valor subjetivo y no
un valor objetivo, relativamente a la posibilidad misma de esta especie de cosas (en la cual los
dos modos de produccidon podrian muy bien concertarse en un sélo y mismo principio), como
ademas, si a este modo de produccion que se mira como teleolégico, no se juntara algun
concepto de un mecanismo de la naturaleza que debe hallarse también en él, no se podria
juzgar esta produccién como una produccion de la naturaleza, esta maxima implica al mismo
tiempo la necesidad de una unién de los dos principios en el juicio por el cual concebimos las



cosas como fines de la naturaleza en si, pero sin tener por objeto sustituir enteramente o en parte
el uno al otro. En efecto, a lo que no se concibe (al menos por nosotros) como posible mas que
por un fin, no se puede sustituir el mecanismo, y a lo que es reconocido como necesario en virtud
del mecanismo, no se puede sustituir una contingencia que necesitaria de un fin como razén
determinante, sino que se debe solamente subordinar uno de estos principios (el mecanismo) al
otro (el de la técnica intencional), lo que puede hacerse en virtud del principio transcendental de
la finalidad de la naturaleza.

En efecto; alli donde se conciben fines como principios de la posibilidad de ciertas cosas, es
necesario también admitir medios, cuya ley de accién no necesita por si misma de nada que
suponga un fin, y puede, por consiguiente, ser mecanica, estando en un todo subordinada a
efectos intencionales.

Es por lo que, cuando consideramos las producciones organizadas de la naturaleza, y
principalmente cuando, observando el numero infinito de estas producciones, admitimos (al
menos como una hipotesis permitida) algo intencional en la relacion de las causas naturales,
gue obran segun leyes particulares, y de las que formamos el principio universal del juicio
reflexivo, aplicado al conjunto de la naturaleza (al mundo), concebimos una grande y aun
universal combinacion de las leyes mecanicas con las leyes teleolégicas, sin confundir los
principios en cuya virtud juzgamos estas producciones, y sin sustituir el uno al otro. Porque en un
juicio teleoldgico, si la forma que recibe una materia no puede juzgarse posible mas que por
medio de un fin, esta materia, considerada en su naturaleza conforme a leyes mecanicas, puede
subordinarse como medio a este fin propuesto. Mas como el principio de esta union reside en
algo que no es ni el mecanismo, ni la relacion de los fines, sino el substratum supra-sensible de
la naturaleza, del que nada conocemos, nuestra humana razén no puede reunir juntamente las
dos maneras de representarse la posibilidad de estos objetos, y no podemos juzgarlos, fundados
sobre un entendimiento supremo mas que por medio de la relacion de las causas finales, lo que,
por consiguiente, no quita nada al modo de explicacion teleologica.

Luego como es cosa completamente indeterminada, y aun siempre indeterminable para
nuestra razon, hasta qué punto el mecanismo de la naturaleza obra como medio para cada fin de
la misma, y como el principio inteligible, al cual hemos referido la posibilidad de una naturaleza
en general, nos permite admitir que esto es enteramente posible por un acuerdo universal de las
dos especies de leyes (las leyes fisicas y las de las causas finales), aunque no podamos
concebir el cdmo de este acuerdo, no sabemos mejor hasta donde se extiende el modo de
explicacion mecanico para nosotros; sino que solamente es cierto que, lejos de que pudiésemos
marchar por este camino, él debe ser siempre insuficiente para las cosas que una vez hemos
reconocido como fines de la naturaleza, y que asi, conforme a la constitucion de nuestro
entendimiento, debemos subordinar todos estos principios juntamente a un principio teleologico.

De aqui el derecho, y también, a causa de la importancia del estudio mecanico de la
naturaleza para la razén tedrica, el deber de explicar mecanicamente, en tanto que esté en
nosotros (y es imposible aqui trazar limites), todas las producciones y todos los hechos naturales,
aun las cosas que revelan la mayor finalidad; mas también lo es no perder jamas de vista que las
cosas que no podemos someter a la investigacion de la razon mas que bajo el concepto de fines,
deben ser conformes a la naturaleza esencial de nuestra razén, sometidas en definitiva, a pesar
de las causas mecanicas, a una causalidad que obra conforme a fines.



Apéndice




Metodologia del juicio teleologico




LXXVIII




La teleologia debe ser tratada como una parte de
la fisical09

Cada ciencia debe tener su lugar determinado en la enciclopedia de todas ellas. Si se trata
de una ciencia filosofica, su lugar debe sefalarse en la parte tedrica o en la parte practica de la
filosofia; y si entra en la primera, debe tener su puesto, o bien en la fisica, si estudia algo que
pueda ser un objeto de experiencia (por consiguiente, o en la fisica propiamente dicha, o en la
psicologia, o en la cosmologia general), o bien en la teologia (ciencia de la causa primera del
mundo, considerada como el conjunto de todos los objetos de experiencia).

Pero se pregunta en donde tiene su puesto la teleologia; ¢, es en la fisica o en la teologia? Es
necesario que sea en la una o en la otra, porque no existe ciencia intermedia entre estas que
pueda establecer el transito de la una a la otra, pues que este transito no indica mas que una
organizacion del sistema y no un puesto en el mismo.

Es evidente que no es una parte de la teologia, aunque se pueda hacer de ella un uso muy
importante. Porque tiene por objeto las producciones de la naturaleza y la causa de estas
producciones; y aunque se dirige a un principio colocado fuera o mas alla de la naturaleza (a una
causa divina), no obra asi por el juicio determinante, sino por el juicio reflexivo que quiere dirigir
por esta idea como por un principio regulador, en el estudio de la naturaleza, conforme al
entendimiento humano.

No parece que pertenezca tampoco a la fisica, que necesita principios determinados, y no
simplemente principios reflexivos, para dar las razones objetivas de los efectos naturales.
También la teoria de la naturaleza, o la produccidon mecanica de sus fendbmenos por sus causas
eficientes, no gana nada con que se les considera conforme a la relacion de los fines. La
exposicién de los fines de la naturaleza en sus producciones, en tanto que constituyen un
sistema segun conceptos teleoldgicos, no es propiamente mas que una descripcion de la
naturaleza emprendida con la ayuda de un guia particular, y en donde la razén cumple una obra
noble, instructiva y practicamente util bajo muchos respectos, mas sin que aprendamos nada del
origen y de la posibilidad interna de estas formas, lo que, sin embargo, es el objeto de la ciencia
teodrica de la naturaleza.

La teleologia como ciencia no pertenece, pues, a ninguna doctrina, sino solamente a la
critica, a la de una facultad particular de conocer que es el juicio. Mas en tanto que contiene
principios a priori, puede y debe suministrar el método con el cual se debe juzgar la naturaleza
segun el principio de las causas finales, y asi su metodologia tiene al menos una influencia
negativa sobre la marcha de la ciencia tedrica de la naturaleza, y también sobre la relacion que
ésta pueda tener en la metafisica con la teologia, como propedéutica de esta ciencia.



LXXIX




De la subordinacién necesaria del principio del
mecanismo al principio teleolégico en la
explicacion de una cosa como fin de la
naturaleza

Nada limita el derecho que tenemos de buscar una explicacidon puramente mecanica de
todas las producciones de la naturaleza; pero la facultad de contentarnos con este género de
explicacion no es solo muy limitada por la naturaleza de nuestro entendimiento, en tanto que
considera las cosas como fines de la misma naturaleza; sino que lo es también muy claramente
en el sentido de que conforme a un principio del juicio, el primer aspecto por si solo no puede
conducirnos en nada a la explicacion de estas cosas, y que por consiguiente, debemos siempre
subordinar a un principio teleoldgico nuestro juicio sobre esta clase de producciones.

Por esto es por lo que es razonable y aun meritorio perseguir el mecanismo de la naturaleza
para explicar sus producciones, tan lejos como se pueda llevar con verosimilitud, y si
renunciamos a esta tentativa, no es que sea imposible en si hallar en este camino la finalidad de
la naturaleza, sino que esto es imposible para nosotros como hombres. Porque seria necesario
para esto una intuicidén distinta de la intuicion sensible, y un conocimiento determinado del
substratum inteligible de la naturaleza, de donde se pudiera sacar el principio del mecanismo de
los fendbmenos de la naturaleza, considerada en sus leyes particulares, lo que excede en mucho
el alcance de nuestras facultades.

Es necesario, pues, que el observador de la naturaleza, so pena de trabajar en su puro
dano, tome por principio en el estudio de las cosas, cuyo concepto es indudablemente un
concepto de fines de la naturaleza (de seres organizados), alguna organizacion primitiva que
emplee este mismo mecanismo para producir otras formas organizadas, o para desarrollar
aquellas que contienen ya nuevas formas (que derivan siempre de este fin y le son conformes).

Es bello el recorrer por medio de la anatomia comparada la gran creacién de seres
organizados con el fin de ver si en ellos no se encuentra algo parecido a un sistema, que derive
de un principio generador, de suerte que no estemos obligados a atenernos a un simple principio
del juicio (que nada nos ensefia sobre la produccion de estos seres), y renunciar sin esperanza a
la pretension de que penetre la naturaleza en este campo. El concierto de tantas especies de
animales en un cierto esquema comun, que no parece solamente servirles de principio en la
estructura de sus huesos, sino también en la disposicion de las demas partes, y esta admirable
simplicidad de forma, que reduciendo ciertas partes y alargando otras, encubriendo éstas y
desenvolviendo aquellas, ha podido producir tan gran variedad de especies, hacen nacer en
nosotros la esperanza, muy débil por cierto, de poder llegar a algo con el principio del
mecanismo de la naturaleza, sin el cual en general no puede haber ciencia de la naturaleza.
Esta analogia de formas, que a pesar de su diversidad, parecen haber sido producidas conforme
a un tipo comun, fortifica la hipotesis de que dichas formas tienen una afinidad real y que salen
de una madre comun, y nos muestra cada especie acercandose gradualmente a otra, desde
aquella donde parece mejor establecido el principio de los fines, a saber, el hombre, hasta el
polipo, y desde el pdlipo hasta los musgos y las algas, y por ultimo, hasta el grado mas inferior
de la naturaleza que podemos conocer; hasta la materia bruta, de donde parece derivar,
conforme a leyes mecanicas (semejantes a las que ella sigue en sus cristalizaciones), toda esta
técnica de la naturaleza, tan incomprensible para nosotros en los seres organizados, que nos
creemos obligados a concebir otro principio.

Es permitido al arquedlogo de la naturaleza servirse de vestigios todavia subsistentes de
sus antiguas producciones, para buscar en todo el mecanismo que se conoce 0 que se supone,
el principio de esta gran familia de seres creados (porque asi es como debemos
representarnosla, si esta pretendida afinidad general tiene algun fundamento). Se puede hacer
salir del seno de la tierra, que ha salido del caos (como un gran animal), seres creados donde no
se encuentra todavia mas que un poco de finalidad, pero que producen otros a su vez, mejor



apropiados al lugar de su nacimiento y a sus relaciones reciprocas, hasta el momento en que
esta matriz se osifica y limita sus partes a especies que no deben degenerar mas, y donde
subsiste la variedad de aquellas que ha producido, como si este poder creador y fecundo fuera,
por ultimo, satisfecho. Mas es necesario, siempre en definitiva, atribuir a esta madre universal
una organizacion que tenga por objeto todos estos seres creados; de lo contrario seria imposible
concebir la posibilidad de las producciones del reino animal y del reino vegetal'°. Hay, pues,
que retrotraer la explicacion, y no se puede pretender que se hayan producido estos dos reinos
independientemente de la condicion de las causas finales.

Los mismos cambios, a que se hallan sometidos, sin influencia de causas contingentes,
ciertos seres organizados, cuyo caracter asi modificado viene a ser hereditario y pasa asi en el
principio generador; estos cambios no pueden casi ser modificados mas que como el
desenvolvimiento, ocasionalmente producido, de una disposicion originariamente contenida en
la especie y destinada a conservarla; porque admitir en un ser organizado, como una condicion
de la perpetuidad de su finalidad interior, la facultad de producir seres de la misma especie, es
empenfarse en no admitir nada en el principio generador que no entre en este sistema de fines, y
gue no pertenezca a una disposicion primitiva no desenvuelta. Desde que nos descartamos de
este principio, no se puede saber con certeza si muchas partes de la forma que se halla
actualmente en una especie, han tenido un origen accidental o independiente de todo fin; y este
principio de la teleologia, que en un ser organizado nada de lo que se conserva en la
propagacion debe juzgarse inutil, vendria a ser por esto incierto en su aplicacion, y no tendria
valor mas que para la matriz (Qque nosotros no conocemos).

Hume objeta a los que se creen obligados a admitir, para todos estos fines de la naturaleza,
un principio teleoldgico del juicio, es decir, un entendimiento arquitecténico, que con razén se les
podria preguntar, como es posible tal entendimiento, es decir, como pueden hallarse asi reunidas
en un ser las diversas facultades y propiedades que constituyen la posibilidad de un
entendimiento, capaz también de ejecutar lo que ha concebido. Mas esta objecion no tiene valor;
porque la dificultad de concebir la primera produccion de una cosa que encierra fines en si
misma, y que no se puede concebir mas que por medio de estos fines, descansa por completo
sobre la cuestion de saber, cual es en esta produccidn el principio de la unidad del enlace de sus
elementos diversos y exteriores los (para nuestra razon) resolverla, si no nos representamos este
principio de las cosas como una sustancia simple, el atributo de esta sustancia sobre la cual se
funda la cualidad especifica de las formas de la naturaleza, a saber la unidad de fines, como una
inteligencia, y por ultimo la relacion de estas formas con esta inteligencia (a causa de la
contingencia que concebimos en todo lo que no podemos representarnos mas que como fines)
como una relacion de causalidad.



LXXX




De la unidn del mecanismo al principio
teleolégico en la explicacion de un fin de la
naturaleza en tanto que produccién de la misma

Hemos visto en el parrafo anterior que el mecanismo de la naturaleza no basta para
hacernos concebir la posibilidad de un ser organizado, sino que debe ser (al menos segun
nuestra facultad de conocer) subordinado originariamente a una causa intencional; del mismo
modo el principio teleoldégico no basta para hacernos considerar y juzgar este ser como una
produccion de la naturaleza, si no agregamos a este principio el del mecanismo, como
instrumento de una causa intencional, a cuyos fines la naturaleza se halla subordinada en sus
leyes mecanicas. Nuestra razon no comprende la posibilidad de esta union de las dos especies
de causalidad completamente diferentes, es decir, la uniéon de la causalidad de la naturaleza,
considerada en sus leyes generales, con una idea que las restringe a una forma particular cuyo
principio no contienen ellas por si mismas. Esta posibilidad reside en el substratum supra-
sensible de la naturaleza, del cual nada podemos determinar afirmativamente, sino que es el ser
en si, del cual no conocemos mas que la apariencia. Mas este principio de que todo lo
consideramos como perteneciente a la naturaleza (phoenomenon) y como su producto debe
concebirse también como ligado a la naturaleza por leyes mecanicas, este principio no conserva
al menos toda su fuerza, puesto que sin esta especie de causalidad, los casos organizados que
concebimos como fines de la naturaleza, no serian producciones.

Luego, cuando se da a la produccion de estos seres un principio teleoldgico (y ¢como
puede ser de otro modo?), se puede admitir para explicar la causa de su finalidad interior, el
ocasionalismo o el prestabilismo. En la primera hipotesis, la causa suprema del mundo
produciria inmediatamente el ser organizado, conforme a su idea, con ocasion de cada
perfeccion material; en la segunda, habria puesto en las producciones primitivas de su sabiduria
estas disposiciones que hacen que un ser organizado produzca su semejante, que la especie se
conserve siempre, y que la naturaleza esté continuamente ocupada en reparar la pérdida de los
individuos, al mismo tiempo que trabaja en su destruccion. Si se admite el ocasionalismo para
explicar la produccion de los seres organizados, se destruye con esto toda la naturaleza, y con
ella todo uso de la razén en el juicio de la posibilidad de esta especie de producciones. No se
puede, pues, suponer que este sistema pueda aceptarse por ninguno de los que un cultivan la
filosofia.

En cuanto al prestabilismo, se puede entender de dos maneras. En efecto, se puede
considerar cada ser organizado, engendrado por su semejante, o como la deduccidon, o como la
produccién!! del primero. E| primer sistema es el de la preformacién individual, o si se quiere, la
teoria de la evolucién; el segundo, es el sistema de la epigénesis. Este ultimo puede llamarse
todavia el de la preformacién genérica, porque en él se considera el poder productor de los seres
gue engendran, y por consiguiente su forma especifica, como virtualmente preformados,
conforme a las disposiciones interiores, formando parte de la especie misma. Conforme a esto, la
teoria opuesta de la preformacién individual, deberia llamarse con mas propiedad teoria de la
involucion.

Los partidarios de la teoria de la evolucion, que quitan todos los individuos a la potencia
creadora de la naturaleza para hacerlos inmediatamente salir de la mano del creador, no se
atreven hasta recurrir aqui a la hipotesis del ocasionalismo que no veria en su perfeccionamiento
mas que una simple formalidad, a propédsito de la cual una causa suprema o inteligente del
mundo habria resuelto formar inmediatamente un fruto, no dejando a la madre mas que el
cuidado de desarrollarlo y nutrirlo. Se han declarado por la preformacion, como si desde que se
explican estas formas de una manera sobrenatural, no hubiera también sabiduria para hacerlas
aparecer en el curso del mundo mas que desde el principio. Al contrario, el ocasionalismo,
excusaria un gran numero de disposiciones sobrenaturales, necesarias para salvar las fuerzas
destructivas de la naturaleza, y conservar intacto hasta el momento de su desarrollo el embrién
formado al principio del mundo, y una cantidad de seres de este modo preformados, infinitamente



mas considerable que la de los seres destinados a ser un dia desenvueltos, y al mismo tiempo
otras tantas creaciones, vendrian a ser de este modo inutiles y sin objeto. Mas quisieron dejar al
menos algo a la naturaleza para no caer en completa superfisica, en donde se pasa de toda
explicacion natural. Es cierto que se han mostrado todavia tan firmemente adheridos a su
superfisica, que han hallado, aun en los monstruos (que es imposible tomar por fines de la
naturaleza), una admirable finalidad, aunque no les reconozcan otro objeto que el de sorprender
al anatomista por este espectaculo de una finalidad irregular o inspirarle un triste asombro. Mas
no han podido acomodar la produccion de los bastardos con el sistema de la preformacién, y les
ha sido indispensable atribuir a la esperma de los seres masculinos, al que no han concedido
por otra parte mas que la propiedad mecanica de suministrar al embridén su primer alimento, una
virtud creadora que no han querido, sin embargo, relativamente al producto del
perfeccionamiento de los seres de la misma especie, atribuir a ninguno de los dos.

Al contrario, aun cuando los partidarios de la, epigénesis no tuvieran sobre los anteriores la
ventaja de poder invocar la experiencia en favor de su teoria, la razén se pronunciaria todavia
por ellos, porque atribuyen a la naturaleza, en las cosas en que no se puede concebir la
posibilidad originaria mas que por medio de la causalidad de los fines, cierto poder creador en
cuanto a la propagacion al menos, y no solamente un poder de desarrollo, y de este modo,
sirviéndose lo menos posible del sobrenatural, abandonan a la naturaleza todo lo que sigue al
primer principio, sin determinar nada sobre este primer principio contra el cual choca la fisica,
cualquiera que sea el encadenamiento de causas que esta quiera ensayar.

Nadie ha hecho mas que M. Blumenbach, tanto para probar esta teoria de la epigénesis,
como para establecer los verdaderos principios y prevenir el abuso. Ha colocado en la materia
organizada el punto de partida de toda explicacion fisica de las formaciones de que se ocupa.
Porque, que la materia bruta se haya originariamente formado por si misma segun leyes
mecanicas, que la vida haya podido salir de la naturaleza muerta, y que la materia haya podido
tomar espontaneamente la forma de una finalidad que se conserve por si misma, es lo que se
mira justamente como absurdo; pero al mismo tiempo, bajo este principio impenetrable de una
organizacion primitiva, se deja al mecanismo de la naturaleza una parte que no se puede
determinar, porque tampoco se puede menospreciar, y es por lo que se llama tendencia a la
formacion''?, el poder de la materia en un cuerpo organizado (para distinguirlo, del poder

creado

r'13, mecanico que ella posee generalmente, y que da a la primera su direccién y su
aplicacion).



LXXXI




Del sistema teleologico en las relaciones
exteriores de los seres organizados

Yo entiendo por finalidad exterior aquella en que una cosa de la naturaleza se halla con otra
en la relacion de medio o fin. Por lo que las cosas que no tienen ninguna finalidad interior o cuya
posibilidad no supone ninguna, por ejemplo, la tierra, el aire, el agua, etc., tienen, sin embargo,
una finalidad exterior, es decir, relativa a otros seres; mas es necesario que estos ultimos, sean
seres organizados, es decir, fines de la naturaleza, porque si no, los primeros no podrian
considerarse como medios. Asi no se puede considerar el agua, el aire y la tierra, como medios
relativamente a la formacién de las montafias, porque no hay nada en las montabas que exija
que se explique su posibilidad por medio de fines, y no se puede representar la causa bajo el
predicado de un medio (sirviendo a estos fines).

El concepto de la finalidad exterior es muy diferente del de la finalidad interior; nosotros
enlazamos esta a la posibilidad de un objeto, sin considerar si la existencia misma de este objeto
es o no un fin. Se puede preguntar ademas por qué tal ser organizado existe, mientras que no se
presenta ciertamente la misma cuestion respecto al motivo de las cosas en las cuales no se
reconoce mas que el efecto del mecanismo de la naturaleza. Es que nos representamos ya, para
explicar la posibilidad de los seres organizados, una causalidad determinada por fines, una
inteligencia creadora, y referimos este poder activo a su principio de determinacion, es decir, a su
fin. Luego no hay mas que una finalidad exterior que tenga conexion con la finalidad interior de la
organizacion, y que contenga la relacion exterior de medio a fin, sin que haya necesidad de
preguntar en qué objeto deberian existir los seres asi organizados. Es la organizacion de los dos
sexos en las relaciones que existen entre ellos para la propagacion de su especie; porque aqui
se puede siempre preguntar, cdmo un individuo, por qué una pareja semejante debe existir. La
respuesta es que no constituye un todo organizante, sino un todo organizado, en un solo cuerpo.

Mas si se pregunta por qué, existe una cosa, la respuesta es, o bien que su existencia y su
produccién no tienen ninguna relacion con ninguna causa intencional, y entonces se refiere
siempre el origen de esta cosa al mecanismo de la naturaleza, o bien que tienen (como
existencia y produccién de una cosa contingente de la naturaleza) un principio intencional, y es
dificil separar este pensamiento del concepto de un ser organizado; porque como estamos
obligados a explicar la posibilidad interior de semejante ser por una causalidad de causas
finales y por la idea que la determina, no podemos también concebir la existencia de esta
produccion mas que como un fin. En efecto, se llamafin el efecto representado, cuya
representacion es al mismo tiempo el principio que determina la causa inteligente y eficiente
para producirle. En este caso se puede decir, o bien que el fin de la existencia de un ser
semejante de la naturaleza esta en si mismo, es decir, que este ser no es solamente un fin, sino
un objeto final''#, o bien que este objeto existe fuera de si en otros seres de la naturaleza, es
decir, que este ser no existe como objeto final, sino solamente como medio necesario.

Mas si recorremos toda la naturaleza como tal no hallaremos en ella ser que pueda aspirar a
rango de fin ultimo de la creacién; y aun se puede probar a priori que aquel que se pudiera dar
por fin dltimo a la naturaleza, adornandole de todas las cualidades y propiedades concebibles,
no se deberia nunca considerar como objeto final en tanto que cosa de la naturaleza.

Cuando se considera el reino vegetal y se ve la inmensa fecundidad con la cual se derrama
por casi todo el suelo, estamos tentados al pronto de tomarlo por un simple producto de este
mecanismo que la naturaleza revela en sus formaciones del reino mineral. Mas un conocimiento
mas profundo de la sabiduria inefable de la organizacion de este reino no nos permite llegar a
este pensamiento, pero suscita esta cuestion: jpor qué existen estos seres? Si se contesta que
existen para el reino animal, que se alimenta de aquel y puede por este medio extenderse sobre
la tierra en especies tan variadas, entonces se presenta esta nueva cuestidon: ¢ por qué, pues,
existen estos animales que se alimentan de estas plantas? Quiza se conteste que existen para
los animales carnivoros, que no pueden alimentarse mas que de seres vivientes. Por ultimo,
viene esta cuestion: jpara qué existen estos animales asi como los precedentes reinos de la



naturaleza? Para el hombre, para los diversos usos que su inteligencia le muestra que debe
hacer de todos estos seres, y es aca en la tierra el fin ultimo de la creacién, puesto que es el solo
ser que puede formarse por medio de su razén un concepto de fin, y ver en un conjunto de cosas
formadas segun fines un sistema de estos.

Todavia se podria con el caballero Linneo seguir la via opuesta en apariencia, y decir que
los animales herbivoros existen para moderar la vegetacion lujuriosa de las plantas, que podria
ahogar muchas especies; los animales carnivoros para poner limites a la voracidad de los
primeros, y ultimamente, el hombre para establecer, persiguiendo estos ultimos y disminuyendo
su numero, cierto equilibrio entre los poderes creadores y los poderes destructores de la
naturaleza. Y asi el hombre, tan digno como pueda ser bajo cierta relacion de ser considerado
como un fin, no tendria, sin embargo, bajo otro respecto, mas que el rango de medio.

Si se admite en principio una finalidad objetiva en la variedad de especies terrestres y en las
relaciones exteriores de estas especies entre si, en tanto que cosas trazadas conforme a fines,
es conforme a la razdn concebir cierta organizacion en estas relaciones, y un sistema de todos
los reinos de la naturaleza fundado sobre causas finales. Mas aqui la experiencia parece
contradecir altamente la maxima de la razon, principalmente en lo que concierne al fin ultimo de
la naturaleza, fin que sin embargo es necesario para la posibilidad de semejante sistema y que
no podemos colocar, ademas, mas que en el hombre. Porque al considerar al hombre como una
de las numerosas especies del reino animal, la naturaleza no ha hecho la menor excepcion en
su favor en la accién de las fuerzas destructoras como de las productoras, sino que lo ha
sometido todo objeto alguno a su mecanismo.

Lo primero que debiera haberse establecido expresamente sobre la tierra en un orden en
que las cosas de la naturaleza formasen un todo constituido conforme a fines, es su habitacion,
el suelo y el elemento sobre el cual o en el cual debe desenvolverse. Pero un conocimiento mas
exacto de la naturaleza de las cosas que llenasen esta condicion de toda produccion de seres
organizados, no revelaria mas que causas que obran del todo ciegamente, y mas bien todavia
causas destructoras, que causas favorables a esta produccién, a un orden y a fines.

La tierra y el mar no contienen solamente monumentos de antiguas revoluciones que los
trastornaron, a ellos y a todos los seres que encerraban, sino toda su estructura; las cuevas de la
una y los limites del otro hacen por completo ser el aire el producto de las fuerzas salvajes y
omnipotentes de una naturaleza que trabaja en el seno del caos. Por bien ordenadas que nos
parezcan sin embargo la figura, la estructura y la inclinacion de las tierras para recibir las aguas
del cielo, para las fuentes que brotan a través de subterraneos de diversas especies (que sirven
por si mismas para diversas producciones), y para el curso de los torrentes, un examen mas
detenido de estas cosas prueba que no son mas que los efectos de erupciones volcanicas y de
inundaciones, o aun de desbordamientos del Océano, y asi se explican la primera produccion de
esta figura de la tierra, y principalmente su transformacion sucesiva, como la desaparicion de sus
primeras producciones organicas. '°. Luego si la habitacién de todos los seres organizados, si el
suelo de la tierra o el seno del mar, no nos muestran mas que un mecanismo completamente
ciego, ¢como y con qué derecho podemos reclamar y afirmar otro origen para estas otras
producciones? Aunque el hombre, como parece probarlo (segun Camper) el examen detenido de
los restos de estas devastaciones de la naturaleza, no se hallase comprendido en estas
revoluciones, depende de tal modo de los demas seres terrestres, que seria imposible admitir
para todos estos seres un mecanismo general de la naturaleza, sin comprender a aquél también
en él, aunque su inteligencia (en gran parte al menos) le haya podido salvar de estas
devastaciones.

Mas este argumento parece exceder el fin que nos proponemos, probando, no solamente
que el hombre no puede ser el ultimo fin de la naturaleza, y que por la misma razoén la
agregaciéon de las cosas organizadas de ésta no puede constituir un sistema de fines, sino
aunque estas producciones, que se han mirado hasta aqui como fines de la naturaleza, no tienen
otro origen que el mecanismo de la misma.

Pero, conforme a la solucion que anteriormente hemos dado de la antinomia de los
principios del modo mecanico y del modo teleoldgico de la produccion de los seres organizados,
estos principios tienen su origen en el juicio reflexivo aplicado a las formas que produce la
naturaleza, conforme a sus leyes particulares (cuyo sistema no podemos penetrar), es decir que
no determinan el origen de estas cosas en si, sino que significan solamente que, conforme a la



naturaleza de nuestro entendimiento y de nuestra razén, no podemos concebir esta especie de
seres mas que por medio de causas finales; por consiguiente, nuestra razén no solamente nos
autoriza, sino que nos empefia a intentar por medio de los mayores esfuerzos, y con el mayor
atrevimiento, y el explicarlos mecanicamente aunque nos creamos incapaces de obtenerlos a
causa de la naturaleza particular y los limites de nuestro entendimiento (y no porque hubiese
contradiccion entre el principios del mecanismo y el de la finalidad); y por ultimo, estos dos
principios con cuya ayuda nos explicamos la posibilidad de la naturaleza, pueden conciliarse
con el principio suprasensible de la misma (tanto fuera de nosotros como en nosotros), porque la
explicacién por medio de causas finales no es mas que una condicion subjetiva del uso de
nuestra razén, cuando, no solamente tiene por objeto juzgar los objetos como fendmenos, sino
referir estos fendbmenos, asi como sus principios, a su substratum suprasensible, para
comprender la posibilidad de ciertas leyes, a las cuales refiere su unidad, y no puede
representarse mas que por medio de fines (y ella los halla en si misma supra-sensibles.)



LXXXII




Del fin ultimo de la naturaleza, considerado como
sistema teleologico

Hemos demostrado anteriormente que hallamos en los principios de la razén motivos
suficientes, sino por el juicio determinante, al menos por el juicio reflexivo, para mirar al hombre,
no solamente como un fin de la naturaleza, como todos los seres organizados, sino también
como su fin dltimo aca en la tierra, como el fin en relacion al cual todas las demas cosas de la
naturaleza constituyen un sistema de fines. Luego si es necesario buscar en el hombre mismo el
fin que supone su relacion con la naturaleza, o bien este fin sera tal que la naturaleza pueda
cumplirlo para su beneficio, o sera la aptitud y habilidad que muestre para toda clase de fines, a
los cuales pueda someterse la naturaleza (interior y exteriormente). El primer fin de la naturaleza
seria la dicha, y el segundo, la cultura del hombre.

El concepto de la dicha no es un concepto que el hombre pueda sacar de sus instintos y
llevar en si mismo en la animalidad, sino que es la simple idea de un estado que se quiere hacer
adecuado a esta idea, bajo condiciones puramente empiricas (lo que es imposible). Se forma,
pues, esta idea por si mismo de tan diversos modos con la ayuda de su entendimiento unido a su
imaginacion y a sus sentidos, y la cambia tan frecuentemente, que si la naturaleza estuviese
sometida a su voluntad, no podria concertarse con este concepto que cambia y con los fines
arbitrarios de cada uno, y quedar al mismo tiempo sometida a leyes determinadas, fijas y
universales. Mas aun cuando quisiéramos, o bien reducir este concepto a las verdaderas
necesidades de nuestra naturaleza, a aquellas en que nuestra especie se muestra enteramente
de acuerdo consigo misma, o bien hacernos tan habiles como posible fuera para procurarnos
todas las cosas que podemos imaginarnos y proponernos, no alcanzariamos jamas lo que
entendemos por dicha, que es, en efecto, el verdadero fin ultimo de nuestra naturaleza (no hablo
de la libertad). Es que nuestra naturaleza no se ha hecho para reducirse y contenerse en el goce
y el placer. Por otra parte, tan no es que la naturaleza haya tratado al hombre con favor y le haya
concedido mayor bienestar que a todos los animales, que en sus malos efectos, como la peste,
el hambre, las inundaciones, el frio, la hostilidad de los demas animales grandes y pequefios, no
le distingue de cualquier otro animal. Y ademas, la lucha de los pensamientos de su naturaleza
le arroja en los tormentos que él mismo se forja, y por el espiritu de dominacion, por la barbarie
de las guerras y otras cosas de este género, agobia a sus semejantes de males y trabajos cuanto
puede, para la ruina de su propia especie; de suerte, que, si la naturaleza tuviera por objeto la
dicha de nuestra especie, aunque en el exterior fuese tan benéfica como posible fuera, no la
alcanzaria aca en la tierra, puesto que nuestra naturaleza no es capaz de ello para nosotros. El
hombre no es, pues, siempre, mas que un eslabdén en la cadena de los fines de la naturaleza;
principio, ciertamente, en relacion a ciertos fines, para los cuales parece haber sido destinado
por la misma, colocandose por si mismo como un fin, pero también medio para la conservacién
de la finalidad en el mecanismo de los demas miembros. El que sélo posee en la tierra la
inteligencia, y por consiguiente, la facultad de proponerse fines a su arbitrio, es, en verdad, el
senor de la naturaleza por su titulo; y si se considera ésta como un sistema teleoldégico, es, por su
destino, el fin ultimo de la misma, mas con la condicion de saber y de querer dar a ella y a si
mismo un fin que se pueda bastar a si propio independientemente, y, por consiguiente, ser un
objeto final, y este objeto final no debe buscarse en la naturaleza.

Luego para hallar dénde debe colocarse este dltimo fin de la naturaleza, relativamente al
hombre al menos, es necesario averiguar lo que puede hacer aquella para prepararlo a lo que
debe hacer por si mismo para ser objeto final, y separar de él todos los fines cuya posibilidad
descanse sobre condiciones que dependan de la naturaleza solamente, como la dicha terrestre,
que no es otra cosa que el conjunto de todos los fines, a los cuales el hombre puede ser
conducido por la naturaleza exterior y su propia naturaleza. Es la materia de todos sus fines
sobre la tierra, y si se ha constituido como todo su fin, no puede ponerse de acuerdo con su
destino, y hele aqui incapaz de dar un objeto final a su propia existencia. No queda, pues, mas
de todos los fines que el hombre puede proponerse en la naturaleza, que la condicion formal,
subjetiva, o la facultad de proponerse fines en general y (mostrandose independiente de la



naturaleza en la determinacion de sus fines) servirse de la misma como de un medio, conforme a
las maximas de sus libres fines en general. Tal debe ser, en efecto, el circulo de la naturaleza,
relativamente al objeto final que se halla colocado fuera de ella, y tal puede ser, por
consiguiente, su ultimo fin. La produccion en un ser racional, de una facultad que le hace capaz
de proponerse fines a su arbitrio, en general (por consiguiente, de la libertad), es lo que se llama
la cultura. Es, pues, solo la cultura lo que debe mirarse como el ultimo fin de la naturaleza,
relativamente a la especie humana (y no nuestra dicha personal sobre la tierra, o solamente el
privilegio que tenemos de ser el principal instrumento del orden y la armonia en la naturaleza
irracional).

Mas toda cultura no constituye este ultimo fin de la naturaleza. La de la habilidad 18, es sin
duda la principal condicién subjetiva de nuestra aptitud para perseguir fines en general, pero no
basta para constituir la libertad en la determinacion y eleccion de nuestros fines, la cual, sin
embargo, forma parte esencial de la facultad que tenemos de proponérnoslos. La ultima
condicion de esta aptitud, podria llamarse la cultura de la disciplina; es negativa, y consiste en
despojar a la voluntad del despotismo de las pasiones, que relacionandonos con ciertas cosas
de la naturaleza, nos hacen incapaces de elegir por nosotros mismos, porque nosotros nos
formamos una cadena de inclinaciones que la naturaleza no nos ha dado mas que para
advertirnos que no se debe despreciar ni danar el destino de la animalidad en nosotros,
dejandonos completamente libres de retenerlos o dejarlos, de aumentarlos o disminuirlos, segun
lo que exijan los fines de la razoén.

La habilidad no puede ser bien desenvuelta en la especie humana mas que por medio de la
desigualdad entre los hombres, porque la mayor parte de estos estan encargados de proveer, por
decirlo asi mecanicamente, y sin tener necesidad de ningun arte, a las necesidades de la vida, y
mientras que aquellos a quienes proporcionan una vida comoda y de ocio, se entregan a la parte
menos importante de la ciencia y del arte, ellos viven en el sufrimiento, trabajando mucho y
gozando poco, aunque insensiblemente se aprovechan de la cultura de la clase superior. Pero si
por ambas partes crecen los males igualmente con los progresos de esta cultura (que vienen a
parar en lujo, cuando la necesidad de lo superfluo empieza ya a dafar la de lo necesario),
puesto que los unos se hallan con esto mas oprimidos y los otros mas insaciables, en todo caso
la miseria brillante se halla ligada al desenvolvimiento de las disposiciones naturales de la
especie humana, y el fin de la misma naturaleza, si no nuestro propio fin, se alcanza por este
medio. La condicion formal sin la cual la naturaleza no puede alcanzar este fin ultimo, es una
constitucion de las relaciones de los hombres entre si, que en un todo que se llama la sociedad
civil, opone un poder legal al abuso de la libertad, porque s6lo en una constitucion semejante es
como las disposiciones de la naturaleza pueden recibir su mayor desenvolvimiento. Ademas,
suponiendo que los hombres fuesen bastante entendidos para hallar esta constitucidén y bastante
prudentes para someterse voluntariamente a su fuerza, se necesitaria todavia un todo
cosmopolita, es decir, un sistema de todos los Estados expuestos para unirse los unos con los
otros. En ausencia de este sistema, y con los obstaculos que la ambicién, el deseo de la
dominacioén y la avaricia, principalmente entre los que tienen el poder, oponen a la realizacion de
semejante idea, no se puede evitar la guerra (en la cual se ven ya los Estados dividirse o
resolverse en muchos Estados pequefios, ya un Estado unirse a otros mas pequefios y tender a
formar un todo mayor); mas si la guerra es de parte de los hombres una empresa inconsiderada
(nacida del desarreglo de sus pasiones), quizas oculte también un designio de la suprema
sabiduria, si no el de establecer, al menos preparar la union de la legalidad y la libertad de los
Estados, y con estas la unidad de un sistema de todos ellos, establecida sobre un fundamento
moral; y no obstante las terribles desgracias de que agobia al género humano, y las desdichas
quiza mayores todavia que trae en tiempo de paz la necesidad de hallarse siempre dispuestos
para ella, es un movil que conduce a los hombres a impulsar al mas alto grado todos los talentos
(alejando siempre la esperanza del reposo y la dicha publica).

En cuanto a la disciplina de las inclinaciones que hemos recibido de la naturaleza para
llenar la parte animal de nuestro destino, pero que hacen muy dificil el desenvolvimiento de la
humanidad, se halla en esta segunda condicién de la cultura una feliz tendencia de la naturaleza
hacia un perfeccionamiento que nos hace capaces de fines mas elevados que los que puede
suministrar la naturaleza. No se pueden evitar los males que se extienden sobre nosotros
desenvolviendo una multitud de insaciables pasiones, el perfeccionamiento del gusto llevado



hasta la idealizacion, el lujo en las ciencias, este alimento de la vanidad; pero no se puede
desatender el objeto de la naturaleza, que tiende siempre a separarnos mas de la rudeza y de la
violencia de las inclinaciones (las inclinaciones al placer) que pertenecen en nosotros la
animalidad y nos desvian de un mas alto destino, a fin de dar lugar al desenvolvimiento de la
humanidad. Las bellas artes y las ciencias, que hacen los hombres, si no moralmente mejores, al
menos civilizados, y dandoles placeres que todos pueden participar y comunicando, a la
sociedad la urbanidad y la elegancia, disminuyen mucho la tirania de las inclinaciones fisicas, y
con esto preparan al hombre al ejercicio del dominio absoluto de la razén, mientras que al mismo
tiempo en parte los males de que nos aflige la naturaleza, en parte el intratable egoismo de los

hombres, someten o ensayan las fuerzas del alma, los acrecientan y afirman, y nos hacen sentir

esta aptitud para fines superiores que esta oculta en nosotros '’ .



L XXXIII




Del objeto final de la existencia del mundo, es
decir, de la creacidon misma

El objeto final es aquel que no supone ningun otro como condicion de su posibilidad.

Si para explicar la finalidad de la naturaleza, no se admite otro principio que su mecanismo,
no se puede preguntar por qué existen las cosas que hay en el mundo; porque en este sistema
idealista no se trata mas que de la posibilidad fisica de las cosas (que no se podrian concebir
como fines sin disparatar), y sea que se atribuya esta forma de las cosas a la casualidad, sea
que se atribuya a una pura necesidad, en los dos casos esta cuestién seria inutil. Mas si
admitimos el enlace de los fines en el mundo como real y como suponiendo una especie
particular de causalidad, a saber, la de una causa intencional, no podemos reducirnos a esta
cuestion: ¢ por qué ciertos seres del mundo (los seres organizados) tienen tal o cual forma, y se
hallan en tales o cuales relaciones con los demas seres de la naturaleza? Desde que una vez se
ha concebido un entendimiento como la causa de la posibilidad de esta formas, como las
hallamos realmente en las cosas, es imposible no investigar el principio objetivo que ha podido
determinar esta causa inteligente a producir un efecto de esta especie, y este principio es el
objeto final por el que estas cosas existen.

He dicho mas arriba que el objeto final no era un objeto que la naturaleza basta a determinar
y alcanzar, puesto que es incondicional. En efecto, nada hay en la naturaleza (considerada como
cosa sensible), cuyo principio determinante no sea a su vez condicional, si se busca este
principio en la naturaleza misma, y esto no es cierto solamente en la naturaleza exterior
(material) sino también en la naturaleza interior (pensante), a no considerar en mi, bien
entendido, mas que lo que es naturaleza. Mas una cosa que debe ser necesariamente, en virtud
de su naturaleza obijetiva, el objeto final de una causa inteligente, debe ser tal, que en el orden
de los fines no dependa de ninguna otra condicion mas que de su idea.

Luego no hay mas que una especie de seres en el mundo cuya causalidad sea teleoldgica,
es decir, dirigida hacia los fines, y que al mismo tiempo se representen la ley, conforme a la cual
han de determinarse aquellos, como incondicional e independiente de las condiciones de la
naturaleza, como necesaria en si. Esta especie de seres la constituye el hombre, mas el hombre
considerado como fendmeno; es el solo ser de la naturaleza en quien podemos reconocer, como
su caracter propio, una facultad supra-sensible (la libertad), y aun la ley y el objeto que esta
facultad puede proponerse como fin supremo (el soberano bien en el mundo).

Considerando el hombre (asi como todo ser racional en el mundo) como ser moral, no se
puede preguntar, por qué (quem in finem) existe. Su existencia tiene en si misma un fin supremo,
y se puede someter a ella toda la naturaleza, en tanto que se halla en él, a menos que no pueda
ceder a la influencia de la naturaleza, sin despojarse de ella. Si, pues, todas las cosas del
mundo, en tanto que seres condicionales, en cuanto a su existencia, exigen una causa suprema
que obre conforme a fines, el hombre es el objeto final de la creacion, de lo contrario, la cadena
de los fines subordinados unos a otros, no tendria principio; y es solamente en el hombre, pero
en el hombre considerado como sujeto de la moralidad, en quien se halla esta legislacion
incondicional, relativamente a los fines que le hacen sbélo capaz de ser el objeto final, al cual
toda la naturaleza debe hallarse teleolégicamente subordinada’®



LXXXIV




De la teologia fisica

La teologia fisica''® es la tentativa, por la cual la razén, pretende deducir de los fines de la
naturaleza (los cuales no pueden ser conocidos mas que empiricamente) la causa suprema de la
misma y los atributos de esta causa. La tentativa, por la cual la razén pretendiera el deducir del
fin moral de los seres racionales de la naturaleza (fin que puede conocerse a priori) esta causa y
sus atributos, constituiria la teologia moral120,

La primera precede naturalmente a la segunda. Porque cuando queremos deducir
teleologicamente de las cosas que hay en el mundo una causa del mismo, es necesario que la
naturaleza nos haya presentado primero fines que nos conduzcan a buscar un fin ultimo, y de
este modo al principio de la causalidad de esta causa suprema.

El principio teleoldégico nos permite y nos ordena someter la naturaleza a nuestra
investigacion, sin inquietarnos por el principio de esta finalidad que encontramos en ciertas
producciones de aquella. Mas si de esto se quiere sacar un concepto, no se obtiene otra luz que
esta simple maxima del juicio reflexivo, a saber: que aun cuando no hallasemos en la naturaleza
mas que una sola produccidn organizada, nos seria imposible, conforme a la constitucion de
nuestra facultad de conocer, el suponer otro principio que el de una causa inteligente de la
naturaleza misma (sea de toda la naturaleza, sea solamente de esta produccién). Luego este
principio del juicio no nos hace dar un paso mas en la explicacion de las cosas y su origen, pero
nos abre, sin embargo sobre la naturaleza una perspectiva que nos conducira quizas a
determinar mejor el concepto, tan estéril por otra parte, de un Ser supremo.

Yo pretendo que la teleologia fisica, tan lejos como se quiere llevar, no puede ensefarnos
nada del objeto final de la creacién, porque no toca esta cuestion. Puede muy bien justificar el
concepto de una causa inteligente del mundo, si no se trata mas que de un concepto puramente
subjetivo o relativo a nuestra facultad de conocer, sobre la posibilidad de las cosas que podemos
comprender por medio de ciertos fines, pero no determina bastante este concepto, ni bajo el
punto de vista tedrico, ni bajo el punto de vista practico, y no llega al término de sus esfuerzos,
qgue es el fundar una teologia; sino que ella no es mas que una teleologia fisica. En efecto, ella
no considera y no debe considerar la relacion de los fines mas que como condicional o
dependiente de la naturaleza, y por consiguiente, no puede haber cuestion acerca del fin por el
cual la naturaleza misma existe (cuyo principio debe buscarse fuera de ella), y sin embargo es
sobre la idea determinada, de este fin sobre la que descansa el concepto determinado de la
causa suprema o inteligente del mundo, y por consiguiente, la posibilidad de una teologia.

Cual es la utilidad reciproca de una cosa en el mundo; en qué sirven a esta cosa los
diversos elementos de ella; como estamos fundados para admitir que no hay nada inutil en el
mundo, sino que todo es bueno para algo en la naturaleza, desde que se supone que ciertas
cosas deben existir (como fines); todas estas cuestiones, en que nuestra facultad de pensar no
halla en la razén otro principio, para explicar la posibilidad del objeto de sus juicios teleolégicos
necesarios, que el que consiste en subordinar el mecanismo de la naturaleza a la arquitecténica
de una causa inteligente del mundo, las resuelve excelentemente el estudio teleoldgico del
mundo con gran admiracién nuestra. Mas como los datos, y por consiguiente los principios que
sirven para determinar este concepto de una causa inteligente del mundo (como artista supremo
son) puramente empiricos, no se pueden deducir otros atributos que los que la experiencia nos
revela para los mismos efectos de esta causa. Luego la experiencia, no pudiendo jamas abrazar
el sistema entero de la naturaleza, debe muchas veces (al menos en apariencia) contrariar este
concepto y suministrar argumentos contradictorios; y si, por otra parte, estuviésemos en estado
de abrazar empiricamente todo el sistema de la naturaleza, no podriamos nunca elevarnos por
medio de la misma hasta el fin de su misma existencia, y por aqui, hasta el concepto
determinado de la suprema inteligencia.

Si se aminora la cuestidn, cuya solucion se busca en la teologia fisica esta solucién parece
facil. En efecto; si se rebaja el concepto de la Divinidad hasta concebirle como cualquiera ser
inteligente, como un ser que puede indiferentemente ser o no unico, que tiene muchos y muy
grandes atributos, pero que no tiene los que exige en general una naturaleza con el fin mas



grande posible, o si no se tiene escrupulos en llenar, en una teoria por medio de adiciones
arbitrarias, los vacios que han dejado los argumentos, y que alli donde no hay el derecho de
reconocer mas que mucha perfeccion (y ¢qué es lo mucho para nosotros?), nos creemos
autorizados para suponer foda la perfeccién posible, entonces la teleologia fisica puede aspirar
al honor de fundar una teologia. Mas si se nos pide el que mostremos lo que nos obliga y nos
autoriza a hacer estas adiciones, buscaremos en vano nuestra justificacion en los principios del
uso tedrico de la razén, porque exigen absolutamente que al explicar un objeto de la experiencia,
no se le atribuyan mas cualidades que las que se hallen como datos empiricos de su posibilidad.
Un examen mas detenido nos mostraria que no existe en nosotros a priori una idea de un Ser
supremo que descanse sobre un procedimiento distinto de la razén (el procedimiento practico), y
que nos lleve a completar y elevar al rango de un concepto de la Divinidad la representacién
imperfecta que nos da del principio de los fines de la naturaleza la teleologia fisica, y entonces
no caeriamos mas en el error de creer que hemos obtenido esta idea, y con ella la teologia, y
todavia menos, que con esto hemos probado la realidad por medio del uso teérico de la razén,
aplicado al conocimiento fisico del mundo.

No se debe hacer tan gran reproche a los antiguos por haber concebido dioses muy
diferentes entre si por sus atributos y por sus designios, y haberlos encerrado todos en los limites
de nuestra condicion, sin siquiera exceptuar el primero de ellos. En efecto; al considerar la
disposicién y la marcha de las cosas de la naturaleza, se creerian suficientemente autorizados
para admitir como causa de la naturaleza algo mas que un puro mecanismo, y a sospechar, tras
de las causas mecanicas de este mundo, designios de ciertas causas superiores, que no podian
concebir mas que como sobre humanas. Mas como veian que en el mundo, a los ojos de los
hombres al menos, el mal se halla mezclado con el bien, el desorden con la armonia, y que no
podian permitirse el invocar en favor de la idea arbitraria de una causa unica y soberanamente
perfecta, fines sagrados y benéficos cuya prueba no encontraban, casi no podian formar otro
juicio sobre la causa suprema del mundo, y seguian en esto con mucha consecuencia, las
maximas del uso tedrico de la razén. Otros queriendo ser tedlogos, porque eran fisicos, pensaron
que satisfacerian a la razon, proponiendo, para llenar la condicidon que esta exige, a saber, la
absoluta unidad del principio de la naturaleza de las cosas, la idea de un ser o de una sustancia
unica, de la cual todas las cosas en conjunto no fueran mas que determinaciones. Segun estos,
este ser no seria la causa del mundo por su inteligencia, sino que contendria, en tanto que
sustancia, toda la inteligencia de los seres del mundo. Por consiguiente, nada produciria segun
fines, sino todas las cosas, en virtud de la unidad de la sustancia de que ellas serian puras
modificaciones, deberian necesariamente concertarse entre si en esta sustancia, aunque en ella
no hubiese ni fin ni designio. Asi es que introdujeron el idealismo de las causas finales: en lugar
de esta unidad, tan dificil de explicar, de multitud de sustancias ligadas entre si, conforme a fines
y dependientes de la causalidad de una sustancia, admitieron una simple inherencia en una
sustancia. Este sistema, que muy pronto considerado respecto de los seres del mundo
inherentes a esta sustancia, vino a constituir el panteismo, y (mas tarde) respecto de la materia
unica, el spinosismo, destruia, mas bien que resolverla, la cuestion del primer principio de la
finalidad de la naturaleza, no viendo en este ultimo concepto, al que quitaba toda su realidad,
mas que una falsa interpretacion del concepto ontolégico universal de un ser en general.

Si, pues, nos limitamos a los principios teodricos de la razén (sobre los cuales solo se apoya
la teologia fisica), no llegaremos nunca a un concepto de la Divinidad, que baste para todas las
cuestiones teleoldgicas que suscite la naturaleza. O bien, en efecto, tomaremos toda teleologia
por una pura ilusiéon de nuestra facultad de juzgar en los juicios que forma sobre la relacion
causal de las cosas, y nos limitaremos al principio del puro mecanismo de la naturaleza,
explicando por medio de la unidad de la sustancia, cuya naturaleza no es mas que la
manifestacion variada, esta apariencia de finalidad universal que en ella hallamos. O bien, si no
nos contentamos con este idealismo de causas finales, y queremos dejar relacionados con el
realismo de esta especie de causalidad, podremos admitir indiferentemente para explicar los
fines de la naturaleza muchos seres inteligentes o uno solo. En tanto que no podamos fundar el
concepto de este ser mas que sobre principios empiricos, sacados de la finalidad real de las
cosas del mundo, nos sera imposible de una parte hallar un remedio al desorden que nos
muestra la naturaleza en muchos ejemplos, y por el cual parece violar la unidad de fines, y de
otra parte, sacar de los principios un concepto de una causa inteligente y unica, suficientemente



determinada por una teologia util, de cualquier especie que sea (tedrica o practica).

La teleologia fisica nos lleva ciertamente a buscar una teologia, pero no puede producir
ninguna, por lejos que vayamos en la investigacion empirica de la naturaleza, aun cuando
apelaramos a los medios de la relacion final que en ella hallamos, ideas de la razén (las cuales
en las cuestiones fisicas deben ser tedricas). Pero ¢a qué, se preguntara con razoén, dar por
principio a todas estas disposiciones un entendimiento que no podemos medir, y que arregla
este mundo, segun fines, si la naturaleza no nos dice, ni puede decirnos, nada de su objeto final?
Porque si no conocemos este objeto, no podemos referir todos estos fines de la naturaleza a un
punto comun, y formar un principio teleolégico que nos baste, sea para servir todos estos fines
juntamente en un sistema, sea para hacernos de la inteligencia suprema, considerada como
causa de una naturaleza semejante, un concepto que pueda servir de medida al juicio en su
reflexion teleoldgica sobre esta naturaleza. Yo tendria entonces ciertamente una inteligencia

artista’?! para fines dispersos, pero no una sabiduria para un objeto final, y es, sin embargo, en
este objeto final donde se debe buscar la razén determinante de esta inteligencia. Luego sin este
objeto final que la razon pura puede solo indicar (puesto que todos los fines en el mundo se
hallan sometidos a condiciones empiricas, y no pueden contener nada que sea absolutamente
bueno, sino algo bueno para tal o cual objeto, por si mismo contingente, y que me ensenara los
atributos y el grado que deberia concebir en la causa suprema, la relaciéon que deba establecer
entre ella y la naturaleza, para juzgar esta como un sistema teleolégico, cdmo y con qué derecho
puedo yo extenderla a mi arbitrio y completarla hasta el punto de hacer de ella la idea de un ser
infinito y todo sabio, este concepto tan limitado de una inteligencia primera, del poder y la
voluntad que han de realizar sus ideas, etc., yo puedo fundarlo sobre mi débil conocimiento del
mundo. Para que esto fuese teéricamente posible, seria necesario poseer la omnisciencia, a fin
de satisfacer en su conjunto los fines de la naturaleza, y ser capaz ademas de concebir todos los
demas planes posibles, en comparacion de los cuales el plan actual deberia juzgarse el mejor.
Porque sin este conocimiento completo del efecto, no se puede llegar a un concepto
determinado de la causa suprema, la cual no debe buscarse mas que en el de una inteligencia
finita bajo todos respectos, es decir, en el de la Divinidad, y no puede dar un fundamento a la
teologia.

Asi, conforme al principio indicado anteriormente, cualquier extension que tome la teleologia
fisica, debemos limitarnos a decir que en virtud de la constitucién y de los principios de nuestra
facultad de conocer, no podemos concebir la naturaleza en sus combinaciones, en donde no
hallamos finalidad mas que como la obra de una inteligencia, a la cual se halla subordinada.
Mas en cuanto a saber si esta inteligencia ha concebido y producido el todo por un objeto final
(que no residiria en la naturaleza del mundo sensible), es lo que la investigacién tedrica de la
naturaleza no puede ensefarnos. Cualquiera que sea el conocimiento que tengamos de la
naturaleza, es imposible decidir si esta causa suprema la ha producido en vista de un objeto
final, o si su inteligencia no ha sido determinada para la produccién de ciertas formas por la sola
necesidad de su naturaleza (de una manera analoga a la que llamamos en los animales un arte
instintivo), sin que se le deba atribuir por esto la sabiduria, y con menor razén una sabiduria
suprema y ligada a todos los otros atributos necesarios a la perfeccién de su obra.

La teologia fisica, que no es mas que una mala aplicacion de la teleologia fisica, no es,
pues, util a la teologia mas que como preparacién (como propedéutica), y no es propia para este
fin mas que con el auxilio de un principio extrafo, sobre el cual ella se apoya, y no por si misma
como su hombre parece indicar.



LXXXV




De la teologia moral

La interferencia mas ordinaria, al pensar en la existencia de las cosas del mundo y en la del
mundo mismo, no puede por menos de juzgar que todos los diversos seres creados de los que
se halla el mundo lleno, cualquiera que sea el arte que se halle en su constitucion, cualquiera
gue sea su variedad, y cualquiera la finalidad que se descubra en su constitucion general, y el
conjunto mismo de tantos sistemas existiria en vano, si en él no hubiera hombres (seres
racionales en general), es decir, que sin los hombres, toda la creacion estaria de mas, seria inutil
y no tendria un objeto final. Luego no es en el hombre la facultad de conocer (la razén tedrica) la
que da un valor a todo lo que existe en el mundo, es decir, que el hombre no existe para que
haya alguien que pueda contemplario. En efecto, si esta contemplacién no nos representa mas
que cosas sin objeto final, el s6lo hecho de ser conocida no puede dar al mundo ningun valor, y
es necesario ya suponerle un objeto final que, por si mismo se lo de a la consideracion del
mundo. Tampoco buscaremos en el sentimiento del placer ni en la suma de placeres el objeto
final de la creacion: el bienestar, el placer (sea corporal o espiritual), la dicha, en una palabra, no
contienen la medida de este valor absoluto. En efecto, de que el hombre, desde que existe, haga
de la dicha su fin ultimo, no se sigue, que sepamos, por qué existe en general, ni qué derecho
tiene a hacer su existencia agradable. Es necesario que se considere ya como el fin ultimo de la
creacion para tener una razén que necesite la armonia de la naturaleza con su dicha, cuando la
consideracion teleolégicamente como un todo absoluto. Asi la facultad de querer, no la que hace
al hombre dependiente de la naturaleza (por los méviles de la sensibilidad), y que no da a su
existencia otro valor que el que resulta de su capacidad para el placer, sino aquella por la cual
puede darse un valor que proviene de si mismo, y que consiste en lo que hace, en su manera de
obrar y en los principios que le dirigen, no como miembro de la naturaleza, sino como agente
libre, una buena voluntad, en una palabra: he aqui la sola cosa que puede dar a la existencia del
hombre un valor absoluto, y a la del mundo un fin dltimo.

Los espiritus mas vulgares, por poco que se llame su atencidon sobre esta cuestion, estan
contestes en afirmar que el hombre no puede ser el fin ultimo de la creacién, mas que como ser
moral. ¢ De qué sirve, se dira, que este hombre tenga tanto talento y actividad a la vez, que ejerza
por este medio una influencia tan util sobre la republica, y que relativamente a sus propios
intereses como a los de otro, tenga tan gran valor, si carece de una buena voluntad? Es un
objeto de desprecio, si se considera en su interior; y a menos que la creacion no tenga
absolutamente fin ultimo, es necesario que este hombre, que como tal también pertenece a ella,
pero que en tanto que hombre malo es el sujeto de un mundo sometido a leyes morales, haga
abstraccion conforme a estas leyes, de su fin subjetivo (de su dicha), para que su existencia
pueda conformarse con el fin ultimo de la creacién.

Cuando, pues, descubrimos en el mundo un orden de fines, y que como la razon lo exige
necesariamente, subordinamos los fines condicionales a uno ultimo incondicional, es decir, a un
objeto final, es evidente desde luego que no se trata entonces de un objeto interior de la
naturaleza, dado como existente, sino del objeto de su existencia misma, asi como de todas sus
disposiciones, por consiguiente, del ultimo objeto de la creacion, y en este, de la condicién
suprema que solo puede determinar un objeto final (es decir, del motivo que determina una
inteligencia suprema a producir las cosas del mundo).

Luego colocando en el hombre, considerado solamente como ser moral, el objeto de la
creacion, tenemos desde luego una razon, o al menos la principal condicion para estar
autorizados a mirar el mundo como un conjunto de fines, como un sistema de causas finales;
pero tenemos principalmente, respecto a la relacidon, necesaria para nosotros, conforme a la
constitucion misma de nuestra razon, de los fines de la naturaleza a una causa inteligente del
mundo, un principio que nos permite concebir la naturaleza y los atributos de esta causa primera,
considerada como el principio supremo de un reino de fines, y que determina en ella el concepto
de este modo, lo que la teleologia fisica era incapaz de hacer, puesto que no podia darnos mas
que conceptos indeterminados, y por consiguiente inutiles, bajo el punto de vista tedrico y bajo el
punto de vista practico.



Apoyados sobre este principio asi determinado de la causalidad del Ser supremo, no
miramos solamente este ser como la inteligencia legisladora de |la naturaleza, sino también como
el supremo legislador del mundo moral. En su relacion con el Soberano bien, que no es posible
mas que bajo su imperio, o con la existencia de seres racionales bajo leyes morales, le
atribuiremos la omnisciencia, a fin de que pueda penetrar en lo mas profundo de nuestros
corazones (porque alli es verdaderamente donde se debe buscar el valor moral de las acciones
de los seres racionales); la omnipotencia, a fin de que pueda apropiar la naturaleza entera a este
fin supremo; la suma bondad y l|la suma justicia, para que estos atributos (en unién de la
sabiduria) constituyan las condiciones de la causalidad de una causa suprema del mundo,
considerada como produciendo el soberano bien, conforme a las leyes morales; y concebiremos
también en este ser todos los atributos trascendentales, como la eternidad, la omnipresencia, etc.
(porque el bien y la justicia son atributos morales), puesto que este mismo objeto final los
supone. De esta manera, la teleologia moral llena los vacios de la teleologia fisica, y funda, por
ultimo, una teologia; porque si la teleologia fisica nada da a la otra sin saberlo, y obra
consecuentemente, no podra fundar por si misma mas que una demonologia incapaz de todo
concepto determinado.

Mas el principio de relacion del mundo a una causa suprema, concebida como Dios, en
tanto que se considera en el mundo el destino moral de ciertos seres, este principio no funda
s6lo una teologia, completando la prueba fisica teleoldgica, y por consiguiente, tomando esta por
base, sino que se basta también a si mismo, y él mismo llama la atencién sobre los fines de la
naturaleza, y nos provoca al estudio de este arte maravilloso que se oculta detras de sus formas,
empefandonos en buscar incidentalmente en los fines de la naturaleza una confirmacion de las
ideas suministradas por la razén pura practica. En efecto, el concepto de seres del mundo
sometidos a leyes morales, es un principio a priori, conforme al cual el hombre debe juzgarse
necesariamente, y la razdn reconoce también a priori como un principio que le es necesario para
juzgar teleolégicamente la existencia del mundo, que si hay realmente una causa que obra con
intencion y en vista de un fin, esta relacién moral debe contener la condicion de la posibilidad de
una creacion tan necesariamente, como la que se funda sobre las leyes fisicas (si esta causa
inteligente tiene su objeto final). Toda la cuestion esta en saber si tenemos un motivo suficiente
por la razoén (especulativa o practica) para atribuir un objeto final a la causa suprema que obra
conforme a fines. Porque que este objeto, conforme a la constitucion subjetiva de nuestra razon,
y aun conforme a lo que podemos concebir de la razdn de otros seres, no puede ser mas que el
hombre sometido a leyes morales, es lo que podemos tener por cierto a priori; mientras que, por
el contrario, es imposible a priori conocer los fines de la naturaleza en el orden fisico, y
principalmente comprender que una naturaleza no pueda existir sin ellos.

OBSERVACION

Supongamos un hombre en un momento en que su espiritu es llevado al sentimiento moral.
Aunque halle en medio de una bella naturaleza un placer tranquilo y sereno en el sentimiento de
su existencia, siente también en si la necesidad de dar gracias por ello a cualquier ser, o bien si
en otra ocasién halla el mismo placer en el sentimiento de sus deberes, que no puede ni quiere
cumplir mas que por un voluntario sacrificio, siente la necesidad de pensar que ha cumplido por
esto mismo con una orden, y ha obedecido al sefior soberano; o bien todavia, si ha obrado sin
reflexion contra su deber, pero sin tener que responder a los hombres, siente que los
remordimientos interiores levantan en él la voz severa, como si fuera la palabra de un juez, ante
el cual hubiese de comparecer; en una palabra, tiene necesidad de una inteligencia moral,
puesto que el objeto mismo para que existe, exige un ser que sea su causa y ella del mundo,
conforme a este objeto. Seria inutil suponer méviles ocultos detras de estos sentimientos, porque
se hallan inmediatamente ligados a las mas puras disposiciones morales, puesto que el
reconocimiento, la obediencia y la humildad (la sumisién a un castigo merecido), dicen
disposiciones de espiritu favorables al deber, y que el que intente desenvolver sus disposiciones
morales, coloca voluntariamente ante si por el pensamiento un ser que no existe en el mundo, a
fin de llenar también sus deberes para con él, si hay lugar. Es, pues, al menos una cosa posible,
cuyo principio se halla en nuestros sentimientos morales, y es la necesidad puramente moral de
admitir la existencia de un ser, que de a nuestra moralidad mas fuerza y aun extensién (al menos
segun nuestro modo de representacion), proponiéndose un nuevo objeto, es decir, el admitir
fuera del mundo un legislador moral sin pensar en la prueba tedrica, y todavia menos en nuestro



interés personal, sino por un motivo puramente moral y libre de toda influencia extrafa, (pero
completamente subjetiva), bajo la sola autoridad de una razén puramente practica que saca sus
leyes de si misma. Y aunque semejante disposicion de espiritu se produzca rara vez o no se
prolongue, aunque sea fugitiva y sin efecto duradero, a menos que no se aplique a discernir el
objeto representado en esta sombra, y que se esfuerce en reducirla a conceptos claros, no se
puede, sin embargo, negar que no hay en nosotros una disposicion moral que nos lleve, como
principio subjetivo, a no contentarnos, en la consideracion de la naturaleza, con una finalidad
establecida por medio de causas naturales, sino a suponerle una causa suprema que gobierna
la naturaleza conforme a principios morales. Ahadamos a esto que nos sentimos obligados por la
ley moral a inclinarnos a un objeto supremo universal, pero incapaces al mismo tiempo, asi como
toda la naturaleza, para alcanzar este objeto, y que esto no es, sin embargo, mas que
inclinandonos en cuanto podemos a ponernos en armonia con el objeto final de una causa
inteligente del mundo (si existe semejante causa), de suerte que hallamos en la razén practica
un motivo puramente moral para admitir esta causa (puesto que se puede sin contradiccion),
para no hallarnos expuestos a mirar nuestros esfuerzos como completamente perdidos vy
dejarnos desalentar por esto.

De todo esto, es necesario, pues, aqui deducir unicamente, que si el femor ha podido
producir los dioses, la razén es la que por medio de sus principios morales, ha podido producir el
concepto de Dios (aun cuando seamos muy ignorantes, como sucede comunmente en la
teleologia de la naturaleza, o quiza embarazados por la dificultad de explicar, con la ayuda de un
principio suficientemente establecido fendmenos contradictorios), y que el destino moral de
nuestra existencia, anadido a lo que falta al conocimiento de la naturaleza, ensenandonos a
concebir por objeto final, al cual es necesario referir la existencia de todas las cosas, y que no
puede satisfacer la razdn en tanto que es moral, una causa suprema dotada de atributos que la
hacen capaz de someter toda la naturaleza a este s6lo objeto (de la cual no es mas que
instrumento), es decir, un verdadero Dios.



LXXXVI




De la prueba moral de la existencia de Dios

Hay una teleologia fisica que suministra a nuestro juicio tedrico reflexivo una prueba
suficiente para admitir la existencia de una causa inteligente del mundo. Mas hallamos también
en nosotros mismos, y principalmente en el concepto de un ser racional en general dotado de
libertad, una teleologia moral. En verdad, como aqui se trata de fines o de leyes que pueden ser
determinadas a priori como necesarias, esta teleologia no tiene necesidad, para establecer esta
legislacion interior de una causa inteligente existente fuera de nosotros; lo mismo que cuando
hallamos en las propiedades geométricas alguna finalidad (para toda clase de aplicaciones en el
arte), no tenemos necesidad de haber recurrido a un entendimiento supremo que se las haya
asignado. Mas esta teleologia moral se aplica a nosotros, en tanto que seres del mundo, y por
consiguiente, en tanto que seres ligados en el mundo con las otras cosas, y estas mismas leyes
morales nos imponen la necesidad de juzgar estas cosas, sea como fines, sea como objetos,
relativamente a los cuales nosotros mismos somos el objeto final. Luego una teleologia moral,
que implica una relacion de nuestra propia causalidad a los fines y aun a un objeto final, que
debemos tener en cuenta en el mundo, y reciprocamente una relacion del mundo a este fin moral
y a las condiciones exteriores que hacen posible su realizacién (lo que no puede ensefarnos
ninguna teologia fisica), esta teleologia reduce necesariamente la cuestion a saber si nuestra
razén nos obliga a salir del mundo para dar a esta relacion de la naturaleza con nuestra
moralidad interior una causa suprema inteligente, y poder de este modo representarnos la
naturaleza como conforme a la legislacion moral interior y a la ejecucion posible de esta
legislacion. Hay, pues, ciertamente una teleologia moral, y esta teleologia se halla ligada de una
parte a la nomotética de la libertad, y de otra a la de la naturaleza, tan necesariamente como la
legislacion civil a la cuestion de saber en donde se debe colocar el poder ejecutivo; y en general,
ella sirve de lazo en todas partes en donde la razén suministra un principio de realidad de cierto
orden de cosas legal, que no es posible mas que por medio de ideas. Mostremos a continuacién
cdmo esta teleologia moral y su relacion a la teleologia fisica conducen la razon a la teologia, y
examinaremos después la posibilidad y la solidez de esta manera de razonar.

Cuando se mira la existencia de ciertas cosas (0 solamente de ciertas formas de las cosas)
como contingente, y por consiguiente, como no siendo posible mas que por alguna otra cosa que
sirve de causa, se puede buscar el principio supremo de esta causalidad, y por consiguiente, el
principio incondicional de lo condicional, o bien en el orden fisico, o bien en el orden teleoldgico
(segun el nexus effectivus o el nexus finalis). Es decir, que se puede preguntar cual es la causa
suprema que ha producido estas cosas, o bien cual es el fin supremo (absolutamente
incondicional), que ha determinado esta causa a producirlos, o en general a producir todo lo que
existe. En este ultimo caso, se supone evidentemente que esta causa es capaz de representarse
fines, que por consiguiente es un ser inteligente, o al menos que debemos concebirla como
obrando conforme a las leyes de un ser inteligente.

Luego, si existe cuestion acerca del orden teleoldgico, es un principio al cual la razén mas
vulgar se halla obligada a conceder inmediatamente su adhesion, que si debe haber
necesariamente un objeto final que la razén suministre a priori, este objeto final no puede ser
mas que el hombre (o todo ser racional del mundo)en tanto que existiendo bajo leyes

morales!?2.

En efecto (segun el juicio de cada uno), si el mundo no se compusiera mas que de seres
inanimados, o aun de seres animados, pero privados de razén, su existencia no tendria ningun
valor puesto que no se hallaria en él ser que tuviese el menor concepto de valor. Por otra parte,
si en él se hallasen seres racionales, pero cuya razén se limitara a colocar el valor de la
existencia de las cosas en la relacion de la naturaleza con ellos mismos (con el bienestar), sin
ser capaces de procurarse un valor propio (por la libertad), serian muy bien fines (relativos) en el
mundo, pero no un objeto final (absoluto), puesto que la existencia de estos seres racionales
estaria ella misma sin objeto. Mas es caracter propio de las leyes morales prescribir a la razén un
fin incondicional, y tal, por consiguiente, como lo exige el concepto de un objeto final; y la
existencia de una razén que, en el orden de los fines, pueda ser para si su ley suprema, o en



otros términos, la existencia de seres racionales bajo leyes morales, he aqui lo que sélo puede
ser mirado como el objeto final de la existencia del mundo. Si asi no fuese, o bien la existencia
de este mundo no tendria objeto para su causa, o bien tendria por principio, fines sin objeto final.

La ley moral como condicion formal impuesta por la razén al uso de nuestra libertad, nos
obliga por si misma, sin depender de fin alguno como una condicion material; pero al mismo
tiempo determina a priori un objeto final, al cual nos obliga a inclinarnos, y este objeto final es el
soberano bien, posible en el mundo para la libertad.

La condicion subjetiva que, sin la ley moral, constituye para el hombre (y segun nuestros
conceptos para todo ser racional finito) el objeto final de su existencia es la dicha. Por
consiguiente, el soberano bien fisico que es posible en el mundo, y que es el objeto final que el
hombre debe perseguir en tanto que se halla en él, es la dicha, bajo la condicion objetiva de que
el hombre se conforme con la ley de la moralidad, es decir, que sea digno de ser dichoso.

Mas estas dos condiciones del objeto final que se nos ha asignado por la ley moral, no
podemos con toda nuestra razon, representarnoslas reunidas conforme a la idea de este objeto
final, por causas puramente naturales. El concepto de la necesidad practica del fin propuesto a
nuestras facultades, no se conforma con el concepto tedérico de la posibilidad fisica de su
realizacion, si no ligamos a nuestra libertad otra causalidad (intermediaria) mas que la de la
naturaleza.

Es necesario, pues, que admitamos una causa moral del mundo (un autor del mundo), para
podernos proponer un objeto final, conforme a la ley moral; y en tanto este objeto es necesario en

cuanto (en el mismo grado y por la misma razén), es necesario admitir que hay un Dios23.

Esta prueba, a la cual es muy facil dar una forma légica y precisa, no significa que es tan
necesario admitir la existencia de Dios, como reconocer el valor de la ley moral, de suerte que el
gue no pudiese convencerse de la primera pudiera creerse desligado de las obligaciones de la
segunda. No. Solamente no habria para aquel objeto final que perseguir en el mundo para el
cumplimiento de las leyes morales (0 armonia posible en los seres racionales entre la dicha y el
cumplimiento de las leyes morales, es decir, del soberano bien). Todo ser racional en este caso,
no se deberia reconocer menos estrechamente ligado a la regla de las costumbres, porque las
leyes morales son formales, y ordenan sin condicidn, e independientemente de todo fin (como
materia de la voluntad). En cuanto a la otra condicion exigida por el objeto final, que la razén
practica propone a los seres del mundo, es un fin que les impone irresistiblemente su naturaleza
(ser finitos), pero que la razén somete a la ley moral como a su condicion inviolable, o0 aunque no
quiera ver universalmente derivar mas que de esta ley, dandonos asi por objeto final la armonia
de la dicha con la moralidad. Tender a este objeto en tanto que podamos, he aqui lo que ordena
la ley moral, cualquiera que deba ser por otra parte el resultado de nuestros esfuerzos. La
practica del deber consiste en una voluntad que la cumple seriamente, y no por medio del acaso.

Supongamos que un hombre impresionado en parte por la debilidad de todas las pruebas
especulativas tan vanas y en parte por las irregularidades que nota en la naturaleza y en el
mundo moral, se persuade de que no hay Dios; seria todavia a sus propios ojos un ser
despreciable, si quisiera deducir que las leyes del deber son imaginarias, sin valor, sin que
obliguen, y si tomase en consecuencia la resolucion de violarlas con atrevimiento. Supongamos
también que este mismo hombre viene a convencerse enseguida de aquello que al principio
habia puesto en duda; sera bello el cumplir sus deberes tan puntualmente como se pudiera
desear; en cuanto a los efectos exteriores de su conducta, no se compadeceria menos por un
miserable si no obrase asi mas que por el temor o en la esperanza de una recompensa, sin
ningun sentimiento de respeto por el mismo deber. Si, por el contrario, creyendo absolutamente
en Dios, llenase sus deberes segun el testimonio de su conciencia, de una manera sincera y
desinteresada, pero que viniendo a suponer que pudiera muy bien un dia ser convencido de que
no hay Dios, se creyese en esta hipétesis desligado de toda obligacion moral, esta conclusién se
conformaria mal con su sentimiento moral interior.

Que se suponga, pues, un hombre honrado (como Spinosa, por ejemplo),'?4 firmemente
convencido de que no hay Dios y que no hay tampoco vida futura (puesto que el objeto de la
moralidad se halla envuelto en la misma consecuencia), ¢ como juzgara el destino interior que le
asigna la ley moral que reverencia en sus acciones? El no alcanza del cumplimiento de esta ley
ninguna ventaja personal, ni en este mundo ni en el otro; quiere, por el contrario, cumplir de una
manera desinteresada el bien que esta santa ley propone a su actividad. Mas su esfuerzo es



limitado, y si puede hallar aca y alla en la naturaleza un concurso accidental, no puede alcanzar
jamas un concierto regular y constante (como son y deben ser sus maximas interiores) con el fin
que, sin embargo, se siente obligado y arrastrado a perseguir. El fraude, la violencia y la envidia
no cesan de cercarle, aunque sea honrado, paciente y benévolo; y los hombres honrados que
encuentran bello el merecer ser dichosos, la naturaleza, que no tiene ningun respeto a esta
consideracion, los expone, como los otros animales de la tierra a todos los males, a la miseria, a
las enfermedades, a una muerte prematura, hasta que una vasta destrucciéon los absorbe todos
en junto (honrados o malvados, no importa), y los arroja a los que podian creerse el objeto final
de la creacion en el abismo de la ciega materia de donde han salido. Asi este hombre honrado
deberia abandonar como absolutamente imposible este objeto que tenia y debia tener en
consideracion en el cumplimiento de leyes morales; o si se quiere, permanecera la voz interior
de su destino moral, y no debilitar el respeto que inmediatamente le inspira la ley moral; y
teniendo por imposible el objeto final ideal que esta ley exige (lo que no puede dejar de llevar
algun detrimento al sentimiento moral), sera necesario, lo que es posible puesto que no hay
menos contradiccién que bajo el punto de vista practico, para formar un concepto al menos de la
posibilidad del objeto final que moralmente se le ha prescrito que reconozca la existencia de una
causa moral del mundo, es decir, de Dios.



LXXXVII




Limitacion del valor de la prueba moral

La razén mira, en tanto que facultad practica, es decir, en tanto que es capaz de determinar
por medio de ideas (de conceptos puros de la razon) el libre uso de nuestra causalidad, no da
solamente en la ley moral un principio regulador a nuestras acciones, sino que nos suministra al
mismo tiempo un principio subjetivamente constitutivo en el concepto de un objeto que sélo la
razon puede concebir, y que debe ser realizado en el mundo por nuestras acciones, conforme a
esta ley. Esta idea de un objeto final de la libertad, en su conformidad con las leyes morales,
tiene, pues, realidad subjetivamente practica. Somos determinados a priori por la razén a
concurrir, segn nuestras fuerzas, al bien del mundo?®, el cual consiste en la unién del mayor
bien fisico de los seres racionales, con la suprema condicién del bien moral'28, es decir, de la
dicha general con la mayor moralidad. La posibilidad de una parte de este objeto final, a saber
de la dicha, esta sometida a condiciones empiricas, es decir, depende de la constitucion de la
naturaleza (se trata de saber si ésta se conforma o no con su objeto), y es problematico, bajo el
punto de vista teorico; la de la otra al contrario, a saber, la de la moralidad que excede toda
cooperacion de la naturaleza, es firmemente establecida a priori, y es dogmaticamente cierta. La
realidad objetiva y tedrica del concepto de un objeto final, asignado en el mundo a los seres
racionales, exige, pues, no solamente que un objeto final nos sea propuesto a priori, sino
también que la existencia de la creacion, es decir, del mundo mismo, tenga uno también, de tal
suerte, que si este ultimo pudiera ser demostrado a priori, afladiria la realidad objetiva a la
realidad subjetiva del objeto final de los seres racionales. En efecto, si la creacidn tiene un objeto
final, no podemos concebirlo de otro modo que conformandose con la moralidad (que solo hace
posible el concepto de un fin). Encontramos sin duda fines en el mundo, y la teleologia fisica nos
descubre tanto de ellos, que nos hallamos autorizados para dar por fundamento a nuestra
investigacion de la naturaleza el principio de la razén, de que en la naturaleza no existe nada sin
objeto; pero buscamos en vano el objeto final de la naturaleza en la naturaleza misma. No se
puede ni se debe, por consiguiente, buscar la posibilidad de este objeto, cuya idea descansa
unicamente sobre la razén, mas que en los seres racionales. Mas la razén practica de estos
seres no da solamente este objeto final; determina también el concepto, en el sentido que
determina las condiciones que solo nos permiten concebir un objeto final de la creacion.

Luego la cuestion esta en saber si |la realidad objetiva del concepto de un objeto final de la
creacion no puede ser también demostrada de una manera propia para satisfacer las exigencias
tedricas de la razén pura, sino apodicticamente por el juicio determinante, al menos
suficientemente por las maximas del juicio tedrico reflexivo. Es lo menos que se puede pedir a la
filosofia especulativa, que tiene la pretension de relacionar el fin moral con los fines de la
naturaleza por medio de la idea de un fin Unico; mas también esto es todavia mucho mas que lo
que ella puede dar.

He aqui solamente lo que el principio del juicio tedrico reflexivo nos autorizaria a decir: si
tenemos razéon en admitir para explicar la finalidad de las producciones de la naturaleza una
causa suprema de la misma, cuya causalidad, en tanto que principio de la realidad de esta ultima
(de la creacion), debe ser concebida como siendo de otra especie que la que exige al
mecanismo de la naturaleza, es decir, como la cualidad de una inteligencia, tenemos razén en
concebir en este ser primero no solamente fines para todo lo que existe en la naturaleza, sino
también un objeto final, no sin duda, de manera que demuestre la existencia de un ser
semejante, sino de manera al menos (como sucede en la teleologia fisica) que nos convenza de
que, no solamente no podemos concebir la posibilidad de un mundo semejante mas que
suponiéndole creado conforme a fines, sino que todavia es necesario suponer un objeto final a
su existencia.

Mas este objeto final no es mas que un concepto de nuestra razén practica, y no puede
sacarse de los datos de la experiencia por servir para formar un juicio teérico sobre la naturaleza
0 un conocimiento de la misma. No hay uso posible de este concepto mas que por medio de la
razén practica, considerada en sus leyes morales; y el objeto final de la creacién es esta
constitucion del mundo que conforma con lo que no podemos determinar mas que en virtud de



ciertas leyes, es decir, con el objeto final de nuestra razén pura practica, en tanto que practica.
Luego la ley moral, que nos asigna este objeto final, nos autoriza bajo el punto de vista practico,
es decir, por la necesidad misma en que nos hallamos de dirigir nuestras fuerzas hacia este
objeto, a admitir la posibilidad, y por consiguiente también a admitir una naturaleza que conforme
con ella (porque si la naturaleza no llenase por medio de su concurso la condicion de este objeto
final que no esta en nuestro poder, seria imposible). Tenemos, pues, una razéon moral para
concebir un objeto final de la creacion.

No deducimos todavia aqui de la teleologia moral una teologia, es decir, la existencia de
una causa moral del mundo, sino solamente un objeto final de la creacién que determinamos de
esta manera. Que al presente esta creacion, es decir, una existencia de las cosas subordinadas
a un objeto final, exige que admitamos un ser inteligente, y no solamente un ser inteligente (para
explicar la posibilidad de las cosas que debemos mirar como fines), sino un ser moral, en tanto
que autor del mundo, es decir, un Dios, esta es una segunda conclusiéon que, como se ve, se
funda sobre conceptos de la razén practica, y por consiguiente, se dirige al juicio reflexivo, y no
al juicio determinante. En efecto, no podemos lisonjearnos de comprender, que puesto que en
nosotros la razén moralmente practica es esencialmente diferente, en cuanto a sus principios, de
la razén técnicamente practica, debe ser también del mismo modo admitida como inteligencia en
la causa suprema del mundo, y que una especie de causalidad particular y distinta de la que
exigen los fines de la naturaleza, sea necesaria a esta causa para el objeto final; por
consiguiente, no podemos lisonjearnos de comprender cdmo nuestro objeto final nos produce
una necesidad moral, no solamente de admitir un objeto final de la creacién (en tanto que efecto),
sino también de admitir un ser moral como principio de la creacion. Mas podemos muy bien decir
que conforme a la naturaleza de nuestra razén, nos es imposible concebir la posibilidad de una
finalidad fundada sobre la ley moral y su objeto, tal como la supone este objeto final sin un autor
y un soberano del mundo, que sea al mismo tiempo un legislador moral.

La realidad de un supremo autor y legislador moral del mundo no esta suficientemente
probada mas que por el uso practico de nuestra razon, y nada se halla teéricamente determinado
relativamente a la existencia de este ser. En efecto, la razén para establecer la posibilidad de su
fin, que nos asigna ademas por su propia legislacion, tiene necesidad de una idea que separe
(de una manera suficiente por el juicio reflexivo) el obstaculo opuesto a este fin por el mundo,
considerado segun el concepto de la naturaleza, y esta idea recibe por si misma una realidad
practica; mas esta realidad no puede establecerse bajo el punto de vista tedrico, por el
conocimiento especulativo, de manera que sirva a la explicacion de la naturaleza y a la
determinacion de la causa suprema. La teleologia fisica ha probado suficientemente por medio
del juicio tedrico reflexivo una causa inteligente del mundo para los fines de la naturaleza; la
teleologia moral la establece por medio del juicio practico reflexivo para el concepto de un objeto
final, que esta obligada a atribuir a la creacion bajo el punto de vista practico. La realidad
objetiva de la idea de Dios, considerado como autor moral del mundo, no puede ser ciertamente
probada tunicamente por medio de fines fisicos; pero como el conocimiento de estos fines se
halla ligado al del fin moral, en virtud de esta maxima de la razén pura de que es necesario
perseguir la unidad de los principios en tanto que se pueda, son de una gran importancia para
confirmar la realidad practica de esta idea con la ayuda de lo que la razén, bajo el punto de vista
tedrico suministra al juicio.

Y aqui, para evitar una mala inteligencia en la cual seria facil caer, es absolutamente
necesario notar dos cosas. Primero, no podemos concebir estos atributos del Ser supremo mas
que por analogia. En efecto, ¢ como querriamos sondar su naturaleza, cuando la experiencia no
puede mostrarnos nada semejante? Después, estos atributos nos le hacen solamente concebiry
no conocer, y no podemos referirlos, a él teéricamente, porque esto miraria al juicio determinante
bajo el punto de vista especulativo de la razon; esto seria para él mostrarnos lo que es en si la
causa suprema del mundo. Mas como no se trata aqui mas que de saber, qué concepto debemos
formarnos de este ser conforme a la naturaleza de nuestras facultades de conocer, es necesario
admitir su existencia para poder atribuir una realidad practica a un objeto que la razon practica
nos propone anteriormente a toda suposicién de este género, como el objeto de todos nuestros
esfuerzos, es decir, para poder concebir como posible un efecto propuesto a nuestra actividad.
Aunque este concepto sea transcendente para la razén especulativa; aunque los atributos que
referimos al ser que ellos nos hacen concebir, empleados objetivamente, encubran el



antropomorfismo, no deben servir mas para determinarla naturaleza de este ser inaccesible para
nosotros, sino nosotros mismos y nuestra voluntad. Del mismo modo que designamos una causa
conforme al concepto que tenemos del efecto (pero en su relacion, sélo con este efecto) sin
querer determinar la naturaleza intima de esta causa, por las propiedades que la experiencia
descubre, la sola cosa que podemos conocer en esta causa, del mismo modo, por ejemplo, que
atribuimos al alma, entre otras propiedades, una fuerza locomotiva, puesto que la vemos nacer
realmente de los movimientos corporales, cuya causa reside en sus representaciones, pero sin
pretender atribuirle el unico medio que conocemos en las fuerzas motrices (es decir, la atraccién,
la presion, la impulsion, y por consiguiente, el movimiento que suponen siempre un ser extenso),
asi también debemos admitir algo que contenga el principio de la posibilidad y de la realidad
practica de un objeto final, moralmente necesario; pero si concebimos este algo conforme a la
naturaleza del efecto que se espera como un ser sabio, que gobierna el mundo segun leyes
morales, y si conforme a la constitucion de nuestras facultades de conocer debemos concebirle
como una causa distinta de la naturaleza, esto no es mas que para expresar la relacion de este
ser, que excede todas nuestras facultades de conocer, con el objeto de nuestra razén practica.
No pretendemos aqui atribuirle teéricamente la sola causalidad de esta especie que nos sea
conocida, a saber, una inteligencia y una voluntad: no pretendemos aun distinguir objetivamente
la causalidad que concebimos en él, relativamente a lo que es para nosotros un objeto final, de
lo que es relativo a la naturaleza (y a su finalidad en general), como si fuesen distintos en si
mismos: no podemos admitir esta distincidn mas que como subjetivamente necesaria, bajo el
punto de vista de nuestra facultad de conocer y como valida para el juicio reflexivo, y no para el
juicio objetivamente determinante. Mas si se trata de la practica, un principio regulador (por la
prudencia de la sabiduria) como el que nos ordena tomar por fin aquello cuya posibilidad no
podemos concebir, conforme a la naturaleza de nuestra facultad de conocer, mas que de una
cierta manera, un tal principio es al mismo tiempo constitutivo, es decir, practicamente
determinante, mientras que este mismo principio, considerado como sirviendo para juzgar la
posibilidad objetiva de las cosas, no es bajo ningun aspecto teéricamente determinante (no nos
dice que no hay para el objeto otra posibilidad que la que concibe nuestra facultad de pensar),
sino que es un principio puramente regulador por el juicio reflexivo.
OBSERVACION

Esta prueba moral no es un argumento de nueva fecha, aunque la exposicion de él lo sea,
porque es anterior al primer desenvolvimiento de la razon humana, y ha seguido sus progresos.
Desde que los hombres comenzaron a reflexionar sobre lo justo y lo injusto, en un tiempo en que
permanecian todavia indiferentes a la finalidad de la naturaleza, y se servian de esto sin ver en
ella otra cosa que el curso ordinario de la misma, debieron inevitablemente ser conducidos a
juzgar que no se puede en definitiva llegar a esto mismo por un hombre, al conducirse honesta o
deshonestamente, con equidad o con violencia, aunque no haya recogido antes de su muerte, al
menos de una manera visible, ninguna recompensa para sus virtudes, ningun castigo para sus
faltas. {No oian como una voz interior que les decia que no podia suceder asi? Y por
consiguiente, jno deberian representarse, aunque oscuramente algo hacia lo que se sentian
obligados a inclinarse y en que descansase tal desenlace, o que no podian conformar con su
destino interior, cuando miraban el curso de la naturaleza como el solo orden de las cosas?
Podrian sin duda representarse groseramente la manera en que podia repararse una
irregularidad de este género (que debe mucho mas revelar el espiritu humano que la ciega
casualidad de la que se querria hacer un principio para juzgar la naturaleza); mas no podrian sin
embargo, concebir como principio de la posibilidad de la unién de la naturaleza con su ley moral
interior, mas que una causa suprema que gobierna el mundo conforme a las leyes morales,
puesto que hay contradiccion en asignar al hombre un objeto final como deber, y en no
reconocer fuera de él objeto final a una naturaleza en la cual debe alcanzar este objeto. Podian
todavia nacer muchos absurdos sobre la naturaleza interior de esta causa del mundo; mas la
relacion moral de esta causa con el mundo queda siempre lo que debe ser y es facil de
comprender por la razén mas vulgar, en tanto que se considera como practica, pero inaccesible a
la razoén especulativa.

Ademas, segun toda verosimilitud, este interés moral atraera la atencion sobre la belleza y la
finalidad de la naturaleza, que sirve entonces excelentemente para confirmar esta idea, sin
todavia poderla fundar, cuanto menos todavia exceder de este medio, puesto que la



investigacion de los fines de la naturaleza no recibe mas que de su relacion con el objeto final
este interés inmediato que se muestra tan altamente en la admiracién que experimentamos por
ella, sin pensar en las ventajas que de esto podemos sacar.



LXXXVIII




De la utilidad del argumento moral

La condicion impuesta a la razon relativamente a nuestras ideas de lo supra-sensible, de
encerrarse en los limites de su ejercicio practico, esta condicion tiene, en lo que concierne a la
idea de Dios, la incontestable ventaja de evitar a la feologia de caer en la teosofia, (es decir, en
los conceptos trascendentales en que se extravia la razén) o en la demonologia (es decir, en una
representacion antropomérfica del Ser Supremo), y a lareligion de cambiar en tedrgia, (la
opinién mistica conforme a la cual tendriamos el sentimiento de otros seres supra-sensibles y
una influencia sobre estos seres) o en laidolatria (opinidn supersticiosa conforme a la cual
podriamos hacernos agradables al Ser Supremo por otros medios que por nuestras
disposiciones morales)'?’.

En efecto, si se concede a la vanidad o a la presuncion de los que intentan razonar sobre lo
que excede de los limites del mundo sensible el poder de determinar la menor cosa en este
campo bajo el punto de vista tedrico (y de una manera que extiende el conocimiento), si se les
permite ensalzar sus conocimientos sobre la existencia y la naturaleza de Dios, sobre su
entendimiento y su voluntad, sobre las leyes de estos dos atributos y las cualidades que de ellos
derivan en el mundo, yo desearia saber en donde se limitaran las pretensiones de la razon.
Porque desde que admiten estos conocimientos se pueden alcanzar muy bien otros (por poco
que se aplique su reflexién, como se cree poder hacerlo). Decimos, sin embargo, que no se
puede poner limites a estas pretensiones, mas que a nombre de cierto principio, y no por la sola
razon de que hasta aqui todas las tentativas en este sentido han sido inutiles, porque esto no
prueba nada contra la posibilidad de un éxito mejor. Luego no hay aqui otro partido posible que
admitir, o bien que relativamente a lo suprasensible no se puede absolutamente determinar nada
tedricamente (sino de una manera puramente negativa), o bien que nuestra razén encierra una
mina, inutil hasta aqui de no sé qué vastos conocimientos reservados para nosotros y para
nuestra posteridad. —Mas por lo que toca a la religidén, es decir, a la moral en su relacion con
Dios considerado como legislador, si el conocimiento tedrico de Dios debiera preceder, seria
necesario que la moral se acomodase a la teologia; y no solamente la legislacion exterior y
arbitraria de un Ser Supremo ocuparia entonces el lugar de la legislacién interior y necesaria de
la razoén, sino también todo lo que nuestro conocimiento de la naturaleza de este ser tuviera de
defectuoso influiria sobre las prescripciones de la moral, y haria la religion contraria a la
moralidad.

En cuanto a la esperanza de una vida futura, si en lugar del objeto final que debemos
perseguir, conforme a la prescripcion de la ley moral, pedimos a nuestra facultad teérica de
conocer el principio del juicio que debe formar la razén sobre nuestro destino (juicio que no debe
considerar como necesario o como admisible mas que bajo el punto de vista practico), la
psicologia, aqui como la teologia en todos los tiempos, no nos da mas que un concepto negativo
de nuestro ser pensante. Lo que quiere decir solamente que ninguno de los actos de este ser o
de los fendmenos del sentido intimo pueden recibir una explicaciéon materialista pero que sobre
su naturaleza separada, sobre la duracién o el aniquilamiento de su personalidad después de la
muerte, toda nuestra facultad de conocer no puede obtener por principios especulativos ningun
juicio determinante y extensivo. Es necesario, pues, aqui remitirse enteramente al juicio
teleoldgico que considera nuestra existencia bajo un punto de vista practico necesario, y que
admite nuestra duracion como la condicidn exigida por el objeto que la razdn nos impone de una
manera absoluta. Mas al mismo tiempo vemos aparecer (en lugar de lo que nos parecia un
perjuicio) esta ventaja; que como la teologia no puede jamas degenerar para nosotros en
teosofia, la psicologia racional no puede jamas venir a ser una pneumatologia a titulo de ciencia
extensiva, del mismo modo que, de otro lado, ella esta segura de no caer en el materialismo. La
psicologia viene a ser asi una antropologia del sentido intimo, es decir, un conocimiento de
nuestro yo pensante en vida, y a titulo de conocimiento tedrico, un conocimiento puramente
empirico, porque relativamente a la cuestion de nuestra existencia eterna, la psicologia racional
no es una ciencia teorica, sino que descansa sobre una conclusion unica de la teologia moral;
tanto que ella no es necesaria mas que relativamente a esta teleologia, es decir, a nuestro



destino practico.



LXXXIX




De la especie de adhesidn que reclama una
prueba moral de la existencia de Dios

Desde luego, toda prueba ya esté fundada sobra una exhibicion empirica inmediata de lo
que debe ser probado (como la prueba por la observacion del objeto o por la experiencia), o bien
que se saque a priori de ciertos principios por medio de la razon, esta sometida a la condicion de
no persuadir solamente, sino de convencer, o al menos de tender a la conviccién; es decir, que el
principio o la conclusién, no debe solamente ser un motivo subjetivo (estético), de adhesion'28
(una simple apariencia), sino tener un valor objetivo o ser un principio l6gico de conocimiento; si
no el entendimiento seria sorprendido, pero no convencido. Es a esta especie de prueba ilusoria
a la que pertenece la que se da en la teologia natural, sin duda por consecuencia de una buena
intencion, pero ocultando exprofeso su debilidad cuando se invoca la gran cantidad de
argumentos, que hablan en favor de una causa intencional de cosas de la naturaleza, y que se
pone en practica este principio puramente subjetivo de la razon humana, o esta inclinacion que
le lleva naturalmente a no admitir mas que un solo principio en lugar de muchos, cuando esto
puede hacerse sin contradiccion, y para completar arbitrariamente el concepto de una cosa,
juntando algunas condiciones que se hallan para determinar este concepto todas las que le
faltan. Porque en verdad, cuando encontramos en la naturaleza tantas producciones, que son
para nosotros signos de una causa inteligente, ¢ por qué en lugar de muchas causas de esta
especie, no concebimos una sola, y por qué en esta causa, en lugar de una gran inteligencia, de
un gran poder, y asi sucesivamente, no concebimos la omnisciencia, la omnipotencia, etc.? En
una palabra, ¢, por qué no la concebimos tal como posee estos atributos, de manera que basten a
todas las cosas posibles? Y ademas, ¢ por qué no atribuimos a este ser unico y omnipotente, no
solamente una inteligencia para las leyes y las producciones de la naturaleza, sino una suprema
razon moralmente practica, como a una causa moral del mundo? Este concepto, asi completado,
¢no suministra un principio suficiente para el conocimiento de la naturaleza, tanto como la
sabiduria moral, y acaso se puede aducir una sola objecién fundada de alguna manera contra la
posibilidad de semejante idea? Si ademas se ponen en accion los méviles del alma, y se realza
su interés vivo por el poder de la elocuencia (de que son muy dignos), resultara una persuasion
del valor objetivo de la prueba, y aun (en la mayor parte de los casos), cierta ilusidon saludable,
gue no nos permitira examinar el valor 16gico, y que aun nos hara rechazar con indignacion toda
tentativa semejante, como fundada sobre una duda impia. No hay nada que decir si no se piensa
mas que en la utilidad publica. Mas como no se puede ni se debe olvidar que esta prueba
contiene dos partes diferentes, la una, que se refiere a la teleologia fisica, la otra, a la teleologia
moral, puesto que la confusidén de estas dos partes no permite reconocer dénde reside la fuerza
particular de la prueba, en qué parte y cdmo se puede elaborar, a fin de poner el valor al abrigo
del examen mas severo (si se debe ver obligado a reconocer en parte la debilidad de nuestra
razon), es un deber para el filésofo (aun cuando no contara para nada el de la sinceridad), de
descubrir la ilusion, tan saludable como pueda ser, que pueda producir tal confusion, y distinguir
lo que tiene relacion con la persuasion de lo que conduce a la conviccion (dos modos de
adhesion que no difieren solamente en el grado, sino en la naturaleza), a fin de mostrar en toda
su verdad el estado del espiritu en esta prueba, y de poderla someter libremente al examen mas
severo. Una prueba destinada a producir la conviccion, puede ser de dos especies: o bien sirve
para mostrar lo que el objeto es en si, o bien lo que es para nosotros (para los hombres en
general), conforme a los principios racionales que dirigen necesariamente el juicio que de él
formamos (ella versa sobre la verdad o sobre el hombre; esta ultima expresion aplicandose en su
acepcion mas lata a los hombres). En el primer caso se halla fundada sobre principios propios
del juicio determinante; en el segundo, sobre principios propios del juicio reflexivo. En este
segundo caso cuando descansa sobre principios puramente tedricos, no puede jamas tender a la
conviccion; mas si tiene por fundamento un principio racional practico (que por consiguiente
tiene un valor universal y necesario), puede muy bien entonces aspirar a una conviccion
suficiente, bajo el punto de vista puramente practico, es decir, a una conviccion moral. Una



prueba tiende a la conviccion, sin convencer todavia cuando es colocada bajo este aspecto, es
decir, cuando no contiene mas que razones objetivas, que aunque no bastan para dar la certeza,
no son solamente principios subjetivos del juicio, propios para producir la persuasion.

Todas las pruebas tedricas se comprenden, o 1.°, en la prueba por un razonamiento
I6gicamente rigoroso, o 2.°, cuando este género de prueba no es posible, en la conclusién por
analogia, 0 3.°, si esto aun no puede tener lugar, en la opinion verosimil, o 4.°, en fin, lo que es el
ultimo grado, en la suposicion de un principio puramente posible de explicacién admitida a titulo
de hipdtesis. Por lo que yo digo que, desde el primero hasta el ultimo grado, todas las pruebas
en general, que tienden a la conviccidn tedrica, no pueden producir ninguna adhesion de este
género, cuando se trata de probar la proposicion de la existencia de un primer ser, considerado
como Dios en el sentido mas lato que puede entenderse este concepto, es decir, como una
causa moral del mundo, y por consiguiente, como un ser capaz de dar al mundo su objeto final.

1.° En cuanto a la prueba I6gicamente rigurosa que va de lo general a lo particular, se ha
demostrado suficientemente en la critica, que como no hay intuicion posible correspondiente al
concepto de un ser que es necesario buscar mas alla de la naturaleza, y que asi este concepto
mismo, en tanto que debe determinarse teéricamente por predicados sintéticos, queda siempre
problematico para nosotros, no se puede tener de él ningin conocimiento (un conocimiento que
ensanche nada la esfera de nuestro saber tedrico), y no se puede subsumir el concepto de un ser
supra-sensible, bajo los principios generales de la naturaleza de las cosas, para deducir aquel
de estos, porque estos principios no tienen valor mas que relativamente a la naturaleza, como
objeto de los sentidos.

2° Se puede muy bien de dos cosas heterogéneas, en el punto mismo de su

heterogeneidad, concebir la una por analogia’?® con la otra; mas no se puede, apoyandose
sobre este punto deducir la una de la otra por analogia, es decir, transportar de la una a la otra
este signo de la diferencia especifica. Asi yo puedo concebir la sociedad de los miembros de una
republica fundada sobre las reglas del derecho, sirviéndome por analogia de la ley de la
igualdad de la accion, o de la reaccién en la atraccion y en la repulsién reciproca de los cuerpos,
mas yo no puedo transportar estas determinaciones especificas (la atraccion y repulsion
materiales) a esta sociedad, y atribuirlas a los ciudadanos para constituir un sistema que se
llama Estado. Del mismo modo podemos muy bien concebir la causalidad del Ser Supremo,
relativamente a las cosas del mundo, consideradas como fines de la naturaleza, por analogia
con la inteligencia que sirve de principio a las formas de ciertas producciones, que llamamos
obras de arte (porque no se trata en esto mas que del uso tedrico o practico que nuestra facultad
de conocer puede hacer de este concepto, conforme a cierto principio relativamente a las cosas
de la naturaleza): mas de que entre los seres del mundo es necesario atribuir inteligencia a la
causa de un efecto que juzgamos como una obra de arte, no podemos en manera alguna deducir
por analogia que el ser que es enteramente distinto de la naturaleza posee en su relacién con
ella esta misma causalidad que percibimos en el hombre; porque tocamos aqui justamente al
punto de la diferencia que concebimos entre una causa sometida a condiciones sensibles,
relativamente a sus efectos, y un ser supra-sensible, conforme al concepto mismo que tenemos
de este ser; y no podemos, por consiguiente, transportarle esta cualidad. Precisamente porque
no podemos concebir la causalidad divina mas que por analogia con un entendimiento (facultad

gue no conocemos mas que en un ser sometido a condiciones sensibles, en el hombre), somos

advertidos de que no debemos atribuirle este entendimiento propio3°.

3. La opinion verosimil no tiene cabida en los juicios a priori, que nos hacen conocer algo
como completamente cierto, 0 no nos hacen conocer nada del todo. Mas cuando las pruebas
dadas que nos sirven de punto de partida (como aqui los fines de la naturaleza) son empiricas,
no se puede por su medio concebir nada mas alla del mundo sensible, ni conceder a juicios que
intentasen algo semejante el menor derecho a la verosimilitud. En efecto, la verosimilitud es una
parte de una certeza posible en cierta serie de razones (razones que se hallan con la suficiente
en la relacion de las partes al todo) a las cuales se deben poder agregar de manera que
completen la prueba insuficiente. Mas si estas razones deben ser homogéneas, como principios
de la certeza de un solo y mismo juicio, puesto que sin esto no formarian juntamente un todo (tal
como la certeza), no se puede que una parte de estas razones sea encerrada en los limites del
mundo sensible, y otra mas alla de toda experiencia posible. Por consiguiente, como pruebas
puramente empiricas no conducen a nada supra-sensible, y nada puede llenar lo que falta bajo



este respecto a la serie de este orden de pruebas, es bello intentar llegar por este medio a lo
supra-sensible y a un conocimiento de esto, a lo que no nos aproximamos en nada, y por
consiguiente, no puede haber verosimilitud en un juicio sobre lo supra-sensible, fundado sobre
argumentos sacados de la experiencia.

4. Para que una cosa pueda servir como hipotesis a la explicacion de un fenédmeno dado, es
necesario al menos que su posibilidad sea completamente cierta. Todo lo que yo puedo hacer en
una hipétesis es renunciar al conocimiento de la realidad (la cual todavia se afirma en una
opinién presentada como verosimil); yo no puedo ir mas lejos. La posibilidad de lo que yo tomo
por principio de explicacion debe al menos hallarse fuera de duda, porque de otro modo no
habria término para las vanas fantasias del espiritu. Por lo que seria una suposicion destituida de
todo fundamento el admitir la posibilidad de un ser supra-sensible determinado conforme a
ciertos conceptos, porque ninguna de las condiciones necesarias al conocimiento, en lo que
concierne a la intuicién, es dada, y no queda otro criterio de esta posibilidad, que el principio de
contradiccion (el cual no puede probar mas que la posibilidad del pensamiento y no la del objeto
mismo pensado).

De todo esto resulta que, relativamente a la existencia del ser primero, concebido como
Dios, o del alma concebida como espiritu inmortal, no hay para la razon humana, bajo el punto
de vista tedrico, prueba que merezca obtener nuestra adhesion aun en el menor grado; y esto por
la simple razén de que carecemos de todo fundamento para determinar las ideas de lo supra-
sensible, puesto que deberiamos tomarlo de las cosas del mundo sensible, lo que no conviene
de modo alguno a semejante objeto: y que asi, en la determinacion de toda ausencia de este
objeto, no nos queda mas que el concepto de algo que no es sensible, que contiene el ultimo
principio del mundo sensible, pero que no nos da ningun conocimiento (que extienda nuestro
concepto) de su naturaleza interior.



XC




De la especie de adhesidon producida por una fe
practica

Cuando no se considera mas que la manera en que una cosa puede ser para nosotros
(conforme a la constitucion subjetiva de nuestras facultades de representacidén) objeto de
conocimiento (res cognoscibilis) se aproxima entonces a los conceptos, no de los objetos, sino
de nuestras facultades de conocer y del uso que estas pueden hacer de la representacién dada
(bajo el punto de vista tedrico o practico); y la cuestion de saber si alguna cosa es 0 no objeto de
conocimiento, no es una cuestion que concierne a la posibilidad de las cosas mismas, sino a
nuestro conocimiento de estas cosas.

131.

Hay tres especies de objetos de conocimiento!3': las cosas de opinién'3? (opinabile), las
cosas de hecho 33 (scibile) y las cosas de fel3* (mere credibile).

1. Los objetos de puras ideas de la razén no son objetos de conocimiento, porque no hay
experiencia que pueda suministrar de ellos la exhibicion para el conocimiento tedrico, y por
consiguiente, relativamente a estos objetos, no hay opinion posible. Asi, hablar de opinion a
priori, es decir un absurdo, y abrir la puerta a las puras ficciones. O bien nuestra proposicion a
priori es cierta, o bien no contiene nada que reclame nuestra adhesién. Las cosas de opinion
son, pues, siempre objetos de un conocimiento, empirico al menos pasible en si (de los objetos
del mundo sensible), pero imposible para nosotros con el grado de penetracién de nuestras
facultades intelectuales. Asi el éter de los nuevos fisicos, fluido elastico que penetra todas las
demas materias (Que se halla intimamente mezclado con ellas), no es mas que una cosa de
opinion; mas es tal que si la penetracién de los sentidos exteriores fuese llevada al mas alto
grado, podria ser percibido aunque ninguna observacidon o ninguna experiencia lo pudiese
percibir. Admitir habitantes racionales en los demas planetas, es una cosa de opinion; porque si
pudiésemos aproximarnos a ellos, lo que es posible en si, decidiriamos por la experiencia si los
hay o0 no; mas no nos aproximamos nunca bastante para esto, y la cosa queda en el estado de
opinién. Mas tener la opinion'3® que hay en el universo material espiritus puros, pensantes sin
cuerpo, es la que se llama una ficcién'3®. No es una cosa de opinién, sino una pura idea, la que
subsiste cuando se abstrae de un ser pensante todo lo que tiene de material y se le deja el
pensamiento. No podemos decidir si el pensamiento subsiste entonces (porque no lo conocemos
mas que en el hombre, es decir, unido con su cuerpo). Una cosa semejante es un ens rationis

ratiocinantis!3” y no un ens rationis ratiocinatoe'38. En cuanto al concepto de esta Ultima especie
de ser, es posible establecer suficientemente, al menos para el uso practico de la razén, la
realidad objetiva, puesto que este uso, que tiene sus principios a priori particulares y
apodicticamente ciertos, pide este concepto.

2. Los objetos de los conceptos cuya realidad objetiva puede probarse (sea por la razén
pura, sea por la experiencia, y en el primer caso por medio de datos tedricos o practicos, mas en
todos los casos por medio de una intuicién correspondiente) son cosas de hecho (res facti)!39.
Tales son las propiedades matematicas de las magnitudes (en la geometria), puesto que son
capaces de una exhibicion a priori, por el uso tedrico de la razén. Tales son también las cosas o
las cualidades de las cosas que pueden ser probadas por la experiencia (nuestra propia
experiencia o la de otro, por medio del testimonio). Mas lo que hay de notable es que entre las
cosas de hecho se halla también una idea de la razén (a la cual ninguna exhibicion puede
corresponder en la intuicion, y cuya posibilidad por consiguiente, no puede probarse por ninguna
prueba teorica): es la idea de la libertad, cuya realidad, como realidad de una especie particular
de causalidad (cuyo concepto seria trascendente bajo el punto de vista tedrico), tiene su prueba
en las leyes practicas de la razén pura, y conforme a estas leyes, en las acciones reales, por
consiguiente, en la experiencia. Es de todas las ideas de la razén la sola cuyo objeto es una
cosa de hecho, y debe colocarse entre las scibilia.

3. Los objetos que relativamente al uso obligatorio de la razén puramente practica, deben
concebirse a priori (sea como consecuencias, sea como principios), pero que son trascendentes
para el uso tedrico de esta facultad, son simplemente cosas de fe, tal es, el soberano bien para



realizar en el mundo por la libertad. La realidad objetiva del concepto del soberano bien no
puede demostrarse en ninguna experiencia posible para nosotros, y por consiguiente, de una
manera suficiente para el uso tedrico de la razén; pero la razéon pura practica nos ordena
perseguir este objeto, y por consiguiente, es necesario admitir su posibilidad. Este efecto
ordenado asi como las solas condiciones de su posibilidad que pudiésemos concebir, a saber, la
existencia de Dios y la inmortalidad del alma, son cosas de fe (res fidei), y de todas las cosas, las
Unicas que pueden ser designadas de este modo!#°. En efecto, aunque las cosas que no
podemos aprender mas que por la experiencia de otro, por medio del testimonio, sean creidas,
estas no son, sin embargo, cosas de fe, porque estas cosas han sido, para uno al menos,
testimonio de objetos de experiencia propia, y cosas de hecho o que, al menos se suponen tales.
Ademas debe ser posible llegar por este camino (de la creencia histérica) a la ciencia; y los
objetos de la historia y la geografia, como en general todo lo que es al menos posible de saber
en condiciones de nuestras facultades de conocer, no entran en las cosas de fe, sino en las
cosas de hecho. No hay mas que los objetos de la razdn pura que pueden ser cosas de fe, pero
no en tanto que objetos de la razéon pura especulativa, porque es imposible en este caso
colocarlos con certeza entre las cosas, es decir, entre los objetos de este conocimiento posible
para nosotros. Estas son ideas, es decir, conceptos, de los cuales no se puede asegurar
tedricamente la realidad objetiva. Al contrario, el objeto final supremo que debemos perseguir y
gue solo puede hacernos dignos de ser nosotros mismos el objeto final de la creacion, es una
idea que tiene para nosotros realidad objetiva bajo el punto de vista practico, y es una cosa; mas
como no podemos atribuir esta realidad a este concepto bajo el punto de vista tedrico, esto no es
mas que una cosa de fe para la razén pura. Sucede lo mismo con Dios o con la inmortalidad, o
con las condiciones que nos permiten, conforme a la naturaleza de nuestra (humana) razon,
concebir la posibilidad de este efecto del uso legitimo de nuestra libertad. Mas la adhesion en las
cosas de fe es una adhesion bajo el punto de vista practico puro, es decir, una fe moral, que no
prueba nada por el conocimiento de la razdn pura especulativa, sino que no se reduce mas que
a la razén pura practica, relativamente al cumplimiento de sus deberes y que no extiende la
especulacion o las reglas practicas de la prudencia, fundadas sobre el principio del amor de si
mismo. Si el principio supremo de todas las leyes morales es un postulado, la posibilidad de un
objeto supremo, y por consiguiente también las condiciones que por si solas nos permiten
concebir esta posibilidad se hallan pedidas por si misma. Luego el conocimiento de esta
posibilidad no nos da, en tanto que conocimiento tedrico, ni saber ni opinion relativamente a la
existencia y a la naturaleza de estas condiciones; esto no es mas que una suposicion!*!
admitida bajo el punto de vista practico y necesario de nuestra razén considerada en su uso
moral.

Aun cuando pudiésemos fundar, con alguna verosimilitud, sobre los fines de la naturaleza
gue nos suministran tan abundantemente la teleologia fisica, un concepto determinado de una
causa inteligente del mundo, la existencia de este ser no seria todavia una cosa de fe. Porque
como no la admitiriamos en favor del cumplimiento de nuestro deber, sino solamente para
explicar la naturaleza, esto seria simplemente la opinién o la hip6tesis mas conforme a nuestra
razon. Mas esta teleologia no nos conduce en manera alguna a un concepto determinado de
Dios; al contrario no se puede hallar este concepto mas que en el de una causa moral del
mundo, porque solo este nos suministra el objeto final, al cual no podemos ligarnos mas que
conduciéndonos conforme a lo que nos prescribe la ley moral como objeto final, por consiguiente
a los deberes que ella nos impone. Asi no es mas que de su relacidén con el objeto de nuestros
deberes como el concepto de Dios, concebido como la condicion de la posibilidad de alcanzar el
objeto final de estos deberes, saca la ventaja de obtener nuestra adhesién, como cosa de fe; mas
este mismo concepto no puede dar a su objeto el valor de una cosa de fe; porque si la necesidad
del deber es bien clara para la razén practica, sin embargo, la existencia del objeto final de este
deber, en tanto que no se halla por completo en nuestro poder, no puede admitirse mas que
relativamente al uso practico de la razon, y por consiguiente, no es practicamente necesaria

como el deber mismo 42.

Lafe (como habito, no como acto) es un estado moral de la razén en la adhesion que
concede a las cosas inaccesibles al conocimiento teorico. Es, pues, este principio constante del
espiritu, de tener por verdadero lo que es necesario suponer como condicion de la posibilidad

del objeto final que la moral’*3 nos obliga a perseguir, aunque no pueda percibir ni la posibilidad



ni la imposibilidad de este objeto final. La fe (en el sentido natural de la palabra) es la confianza
que tenemos de conseguir un objeto, que es obligatorio el perseguir, pero cuya posibilidad no
podemos percibir (asi como la de las solas condiciones que podriamos concebir). Asi la fe que
se refiere a objetos particulares que no son objetos de ciencia o de opinién posible (en este
ultimo caso, principalmente en materia de historia, seria necesario llamarla credulidad y no fe),
es por completo moral. Es una libre adhesién, no a cosas de las que se puede hallar pruebas
dogmaticas para el juicio tedrico determinante, ni a cosas a las cuales nos creemos obligados,
sino a cosas que admitimos en favor de un objeto que nos proponemos conforme a las leyes de
la libertad, y no las admitimos como cosas de opinidn, sin principio suficiente, sino como
teniendo su fundamento en la razén (pero solamente con respecto a su uso practico) de un modo
suficiente para el objeto de esta facultad. Porque sin esto, nuestras ideas; morales, no pudiendo
satisfacer las exigencias de la razén especulativa que exige una prueba (de la posibilidad del
objeto de la moralidad), no tienen nada de fijas, sino que vacilan entre las érdenes practicas y la
duda teérica. Serincrédulo!** significa adherirse a la maxima de que no se debe creer en
general en el testimonio; pero falto de fe'*® es, el que, porque no encuentra fundamento tedrico
para la realidad de estas ideas racionales, les niega todo valor; juzga asi dogmaticamente. Mas
una falta de fel*% dogmatica no se puede hallar en un espiritu en que dominan las maximas
morales (porque la razén no puede ordenar el inclinarse a un objeto mirado como quimérico); no
se puede suponer mas que una fe dudosa'®’, que no ve en la ausencia de una conviccién
fundada sobre pruebas de la razon mas que un obstaculo, al cual una mirada critica de los
limites de esta facultad puede quitar toda influencia sobre la conducta, concediendo en
compensacion el predominio a una adhesién practica.

* * %

Cuando para poner fin a ciertas tentativas inutiles, se quiere introducir en la filosofia otro
principio y darle influencia, se halla una gran satisfaccién al ver como y por qué estas tentativas
debian fracasar.

Dios, la libertad y la inmortalidad del alma son problemas a cuya solucién tienden, como a
su unico y ultimo fin, todos los trabajos de la metafisica. Por lo que se ha creido que el dogma de
la libertad no era necesario mas que como condicidn negativa para la filosofia practica; pero que,
por el contrario, los de la existencia de Dios y de la naturaleza del alma, perteneciendo a la
filosofia tedrica, deben demostrarse por si mismos y por hallarse después ligados a lo que exige
la ley moral (la cual no es posible mas que bajo la condicion de la libertad) y constituir asi una
religion. Mas es facil comprender que estas tentativas debian fracasar. En efecto, de simples
conceptos ontolégicos de cosas en general, 0 de la existencia de un ser necesario, no se puede
sacar un concepto de un primer ser determinado por predicados que puedan ser dados en la
experiencia y servir de este modo para el conocimiento; y aquel que se apoyara sobre la
experiencia de la finalidad fisica de la naturaleza, no podria administrar una prueba suficiente
para la moral, y por consiguiente, para el conocimiento de Dios. Del mismo modo, el
conocimiento obtenemos del alma por la experiencia (a la cual nos hallamos limitados en esta
vida) no puede darnos un concepto de una naturaleza espiritual, inmortal, y, por consiguiente, un
concepto que baste a la moral. La teologia y la pneumatologia, como problemas de la razon
especulativa, no pueden resaltar de datos y de predicados empiricos, puesto que su concepto es
trascendente para toda nuestra facultad de conocer. Los dos conceptos de Dios y del alma
(relativamente a su inmortalidad) no se pueden determinar mas que por predicados, que aunque
no sean posibles mas que por un principio supra-sensible, deben, sin embargo, probar su
realidad en la experiencia, porque asi es solamente como es posible el conocimiento de un ser
todo supra-sensible. Luego el solo concepto de esta especie que le puede hallar en la razén
humana es el de la libertad del hombre sometida a leyes morales, asi como al objeto final que la
razon le prescribe por medio de estas leyes; y estas leyes y este objeto final sirven para atribuir
las primeras a Dios, y el segundo al hombre, atributos que contienen la posibilidad de estas dos
cosas, de suerte que de esta idea no se puede deducir la existencia y la naturaleza de estos
seres, por otra parte, ocultos para nosotros.

Asi la causa de la inutilidad de los ensayos intentados por el procedimiento tedrico para
demostracién de Dios y la inmortalidad, vienen de que ningun conocimiento de lo supra-sensible
es posible por este camino (de los conceptos de la naturaleza). Si, por el contrario, somos mas
felices por la via moral (la de concepto de la libertad), es que aqui lo supra-sensible que sirve de



principio (la libertad), no suministra solamente por medio de la ley determinada de la causalidad
qgue deriva de él la ocasion del conocimiento de un otro supra-sensible (el objeto final moral y las
condiciones de su posibilidad), sino que prueba también, como cosa de hecho, su realidad en
acciones, aunque no pueda suministrar mas que una prueba admisible unicamente bajo el punto
de vista practico (la sola de que la religion necesita).

Hay aqui algo muy notable. Entre las tres ideas de la razén pura, Dios, la libertad y la
inmortalidad, la de la libertad es el solo concepto de lo supra-sensible que prueba su realidad
objetiva en la naturaleza (por medio de la causalidad que en él se concibe) por el efecto que
puede haber sin ella, y es precisamente por esto como viene a ser posible el enlace de las otras
dos con la naturaleza, y de todas tres juntas con una religion. Nosotros hallamos de este modo
un principio capaz de determinar la idea de lo supra-sensible fuera de nosotros, de manera que
nos dé un conocimiento, aunque este conocimiento no sea posible mas que bajo el punto de
vista practico, y que este mismo principio pueda ponerse en duda por la filosofia puramente
especulativa (Qque también podria dar de la libertad un concepto puramente negativo). Por
consiguiente, el concepto de la libertad (como concepto fundamental de las leyes practicas
incondicionales) puede extender la razén mas alla de los limites en los cuales el concepto
(tedrico) de la naturaleza la tendria siempre encerrada sin esperanza.



OBSERVACION GENERAL SOBRE LA
TELEOLOGIA

Si se pregunta qué puesto debe concederse, entre las demas pruebas de la filosofia, al
argumento moral que no prueba la existencia de Dios mas que como una cosa de fe por la razén
pura practica, se reconocera ciertamente el alcance de estas pruebas, y se vera que no hay aqui
que elegir, sino que la filosofia en presencia de una critica imparcial, debe desechar todas sus
pretensiones tedricas.

Toda adhesion del espiritu, si no carece por completo de fundamento, debe fundarse desde
luego sobre una cosa de hecho, y no puede existir otra diferencia en la prueba, sino que la
adhesion a la consecuencia que deriva de la cosa de hecho, pueda fundarse sobre esta cosa a
titulo de saber'*8, por el conocimiento tedrico, o solamente a titulo de fe por la razén practica.
Todas las cosas de hecho se refieren, o bien al concepto de la naturaleza, el cual prueba su
realidad en los objetos sensibles, dados (o pudiendo ser dados) antes de todos los conceptos de
la naturaleza, o bien al concepto de la libertad, que prueba suficientemente su realidad por la
causalidad de la razon con referencia a ciertos efectos que esta facultad hace posibles en el
mundo sensible y que pide de una manera indispensable en la ley moral. Por lo que, o bien el
concepto de la naturaleza (que no pertenece mas que al conocimiento tedrico), es metafisico y
completamente a priori, 0 bien es fisico, es decir, a posteriori, y no puede absolutamente ser
concebido mas que por medio de una experiencia determinada. EI concepto metafisico de la
naturaleza (que no supone ninguna experiencia determinada) es, pues, ontoldgico.

El argumento ontologico de la existencia de Dios por el concepto de un ser primero es
doble: él deriva o bien de predicados ontolégicos, que por si solos nos permiten concebir este
ser como completamente determinado, la existencia absolutamente necesaria, o bien de la
necesidad absoluta de la existencia de alguna cosa, cualquiera que sea, los predicados del
primer ser. En efecto, al concepto de un primer ser pertenecen, para que este ser no sea por si
mismo derivado, la absoluta necesidad de su existencia, y (para que se pueda concebirla) la
determinacion absoluta de este ser por un concepto, Dos condiciones que no se creia hallar mas
que en el concepto de la idea ontoldgica de un ser soberanamente real’*, y asi se formaron dos
pruebas metafisicas.

La prueba que se apoya sobre un concepto puramente metafisico de la naturaleza (y que se
llama particularmente prueba ontologica) deriva del concepto del ser soberanamente real su
existencia absolutamente necesaria; porque (se dice), si no existiera, le faltaria una realidad, a
saber, la existencia. La otra prueba (que se llama también prueba metafisica-cosmologica) deriva
de la necesidad de la existencia de alguna cosa (como lo que debe ser necesariamente
concebido, cuando una existencia no es dada en la conciencia de mi mismo), la determinacién
absoluta de este ser, como ser soberanamente real; porque todo lo que existe debe ser
enteramente determinado, mas lo que es absolutamente necesario (es decir, lo que debemos
reconocer como tal, por consiguiente, a priori) debe ser enteramente determinado por un
concepto, condicion que puede llevar sélo el concepto de un ser soberanamente real. No es
necesario descubrir aqui lo que hay de sofistico en estas conclusiones; ya lo hemos hecho en
otra parte; notaremos solamente que si se puede defender esta especie de pruebas a fuerza de
sutileza dialéctica, no se puede jamas hacerlas pasar de la escuela al mundo, y darles la menor
influencia sobre el sentido comun.

La prueba fundada sobre un concepto de la naturaleza, que no puede ser mas que empirica,
pero que, sin embargo, debe conducir mas alla de los limites de la naturaleza, o del conjunto de
objetos de los sentidos, no puede ser mas que la de los fines de la naturaleza. EI concepto de
estos fines no puede ser dado a priori, sino solamente por la experiencia, y sin embargo, promete
un concepto de la causa primera de la naturaleza, que entre todos los que podemos concebir
conviene solo a lo supra-sensible, a saber, el concepto de una profunda inteligencia como causa
del mundo; y tiene en efecto su promesa, siguiendo los principios del juicio reflexivo, es decir, en
virtud de la constitucion de nuestra (humana) facultad de conocer. Mas si este argumento puede



sacar de los mismos datos este concepto de una inteligencia suprema, es decir, independiente,
que es el de Dios, es decir, del autor de un mundo sometido a leyes morales, y por consiguiente
un concepto suficientemente determinado por la idea de un objeto final de la existencia del
mundo, es esta una cuestion de la que depende todo, sea que deseemos tener un concepto del
ser primero que baste tedricamente, al uso de todo el conocimiento de la naturaleza, sea que
busquemos un concepto practico para la religion.

El argumento que se saca de la teleologia fisica es digno de respeto. Convence al sentido
comun como al pensador mas sutil, y Reimar ha adquirido un honor inmortal por esta obra, que
no se ha presentado todavia otra mejor, en donde desenvuelve abundantemente esta prueba,
con la solidez y la claridad que le son propias. Mas ;de dénde saca este argumento una tan
poderosa influencia sobre el espiritu, y se trata aqui de una adhesion tranquila, libre, y que no
funda sus juicios mas que sobre la fria razén (porque se podria referir a la persuasion la emocion
y la elevacién que dan al espiritu las maravillas de la naturaleza)? Estos no son fines fisicos, que
todos indican en la causa del mundo una inteligencia impenetrable; son insuficientes, porque no
responden a las imperiosas cuestiones de la razén. En efecto (pregunta la razén), jpor qué estas
cosas de la naturaleza hechas con tanto arte; por qué el hombre mismo en el cual debemos
detenernos como en el ultimo fin de la naturaleza que podriamos concebir; por qué la naturaleza
toda entera, y cual es el objeto final de un arte tan grande y tan vario? Si se responde que todo
esto existe para nuestro placer o para ser contemplado y admirado por nosotros (la admiracién
cuando uno se detiene, no es otra cosa que un goce de una especie particular), y que en esto
consiste el objeto final para el cual el mundo y el hombre mismo han sido creados, la razén no
sabria contentarse con esta respuesta; porque por ella el valor personal que el hombre puede
darse a si mismo es una condicién sin la cual su existencia no puede ser objeto final. Sin este
valor (que solo puede suministrar un concepto determinado), los fines de la naturaleza no
podrian responder a nuestras cuestiones, principalmente porque ellas no pueden darnos un
concepto determinado de un Ser Supremo que baste a todo (y que por consiguiente sea unico y
merezca por esto el nombre de supremo) y de las leyes conforme a los cuales su inteligencia es
la causa del mundo.

Si, pues, la prueba fisico-teleolégica convence el espiritu como si fuese realmente teoldgica,
esto no es mas que para que las ideas de los fines de la naturaleza puedan servir como otras
tantas pruebas empiricas para probar una suprema inteligencia; mas es que la prueba moral
oculta en el hombre y el ejerciendo sobre él una influencia secreta, se mezcla
imperceptiblemente en la conclusion por la cual atribuye un objeto final, encaminandose a la
sabiduria, al ser que se manifiesta por un arte, tan impenetrable en los fines de la naturaleza
(aunque la percepcion de la naturaleza no lo autorice), y llena de este modo arbitrariamente los
vacios de esta prueba. No hay, pues, en realidad, mas que la prueba moral que produzca la
conviccién, y aun no la produce mas que bajo el aspecto moral, al cual cada uno se adhiere
interiormente. En cuanto al argumento fisico-teleoldgico, tiene otro mérito que el de dirigir el
espiritu en la contemplacion del mundo de parte de los fines, y por tanto, hacia una causa
inteligente del mundo; mas la relacion moral de esta causa con los fines y la idea de un
legislador y de un autor moral del mundo, como concepto teoldgico, parecen salir naturalmente
de esta prueba, aunque esto sea una pura adicion.

Se puede obtener esto también por medio de una exposicion ordinaria. En efecto, el sentido
comun tiene muchas veces gran trabajo para distinguir y separar los diversos principios que
confunde mas, de los que uno solo le suministra legitimamente su conclusién, porque esta
separacion reclama mucha reflexion. Mas la prueba moral de la existencia de Dios no se limita a
completar la prueba fisico-teleolégica para hacerla perfecta; ella es por si misma una prueba
particular que restituye la conviccién que la otra no da. Esta no puede tener, en efecto, otra
misién que elevar la razén, en su juicio sobre el principio de la naturaleza y sobre el orden
contingente, pero admirable, que la experiencia sola puede mostrarnos, hacia una causa cuya
causalidad tiene su principio en los fines (causa que debemos concebir como inteligente
conforme a la naturaleza de nuestra facultad de conocer), y llamando su atencién sobre esta
causa, hacerla por esto mismo mas capaz de la prueba moral. Porque lo que exige este ultimo
concepto es tan esencialmente diferente de todo lo que pueden contener y aprender los
conceptos de la naturaleza, que se necesita una prueba particular y completamente
independiente de la otra, para dar a la teologia un concepto suficientemente establecido del Ser



supremo y derivar su existencia. La prueba moral (que ciertamente no prueba la existencia de
Dios mas que bajo el aspecto practico, pero necesario, de la razén) conservaria todavia toda su
fuerza, aun cuando no se hallara en el mundo o que no se hallara mas que de una manera
equivoca la materia de una teleologia fisica. Se pueden concebir seres racionales rodeados de
una naturaleza que no ofreceria ninguna verdad evidente de organizacion, y que no presentaria,
no obstante, mas que los efectos de un puro mecanismo de la materia; estos efectos y ciertas
formas o ciertas relaciones en las cuales podrian hallar una finalidad puramente accidental, no
los conducirian a una causa inteligente, y no hallarian ocasién de fundar una teleologia fisica;
mas la razén, que no podria recibir aqui ninguna direccion de los conceptos de la naturaleza,
hallaria todavia, en el concepto de la libertad y en las ideas morales que en él se fundan, un
motivo practicamente suficiente de pedir, mas solamente por lo que se refiere al orden
irrecusable de la razén practica, el concepto del Ser Supremo, conforme a este concepto y a
estas ideas, es decir, como un verdadero concepto de Dios, y de pedir también la naturaleza
(aun nuestra propia existencia) como un objeto final fundado sobre las leyes morales. Mas como
el mundo real ofrece a los seres racionales que encierra, una abundante materia para la
teleologia fisica (lo que no seria por otra parte necesario), el argumento moral halla aqui la
confirmacion que puede desear, en el sentido de que la naturaleza puede presentar algo
analogo a las ideas (morales) de la razéon. El concepto de una causa suprema inteligente
(concepto que esta muy lejos de bastar a la teologia) recibe efectivamente por esto una realidad
suficiente para el juicio reflexivo; mas no es necesario para fundar la prueba moral, y esta prueba
no sirve para completar y elevar al rango de una prueba el concepto que por si mismo no
contiene nada tocante a la moralidad, desenvolviéndolo conforme al mismo principio. Dos
principios también heterogéneos, que la naturaleza y la libertad no pueden dar mas que dos
pruebas diferentes, y toda tentativa para sacar este de aquella es insuficiente relativamente a lo
que debe probar.

Seria muy satisfactorio para la razon especulativa que la teleologia fisica pudiese dar la
prueba que se pide, porque tendriamos la esperanza de fundar una teosofia (se llamaria asi este
conocimiento tedrico de la naturaleza divina o de su existencia que bastara para la explicacién
de la constitucion del mundo, y al mismo tiempo para la determinacion de las leyes morales). Del
mismo modo si la psicologia pudiera suministrarnos el conocimiento de la inmortalidad del alma,
daria lugar a la pneumatologia, que seria muy agradable a la razdn especulativa. Mas por vano
que esto pueda ser para nuestra presuntuosa curiosidad, ni la una ni la otra llenan el deseo que
experimenta la razén de poseer una teoria fundada sobre la naturaleza de las cosas. Mas la
primera en tanto que teologia, y la segunda en tanto que antropologia, no alcanzan mejor su
objeto, tomando por fundamento el principio moral, es decir, el principio de la libertad, y, por
consiguiente, conformandose al uso practico de la razdn; es una cuestion que no es necesario
perseguir aqui por mas tiempo.

La prueba fisico-teleoldgica no basta a la teologia, porque ella no le da ni puede darle un
concepto suficientemente determinado del Ser Supremo; porque es necesario llevar este
concepto a otro origen, o suplir lo que falta a esta prueba con una adicién arbitraria. Vosotros
deduciréis de la gran finalidad de las formas de la naturaleza y de sus relaciones reciprocas a
una causa inteligente del mundo; mas ¢ cual es el grado de esta inteligencia? Sin ninguna duda
vosotros no os podréis lisonjear de llegar por aqui a la inteligencia mas alta posible, porque
deberiais reconocer entonces que no se puede concebir una inteligencia mayor que aquella de
qgue hallais pruebas en el mundo, y seria atribuiros la omnisciencia. Del mismo modo deduciriais
de la magnitud del mundo un grande poder en su autor; mas convendréis que esto no tiene
sentido mas que relativamente a vuestra facultad de comprender, y como no conoceéis lo posible
para compararlo con la magnitud del mundo que conocéis, no podréis con tan pequefia medida
llegar a la omnipotencia de la causa primera. No obtenéis, pues, por esto un concepto del Ser
Supremo que sea determinado y baste a la teologia, porque no podéis hallar este concepto mas
que en el de la totalidad de perfecciones compatibles con una inteligencia en que los datos
puramente empiricos no pueden serviros de ningun auxilio. Por lo que, sin este concepto
determinado, no podéis deducir una causa inteligente unica, sino solamente suponerla (para
cualquier uso que esto sea). Se puede sin duda (como la razén no tiene nada que pueda oponer
con justo titulo) permitiros afadir arbitrariamente que cuando se halla tanta perfeccion, se puede
muy bien admitir toda perfeccion reunida a una causa del mundo, puesto que la razéon se



acomoda mejor tedrica y practicamente a un principio tan determinado. Mas no podéis, sin
embargo, dar este concepto del Ser supremo como probado para vosotros, puesto que no lo
habéis admitido mas que para que esto sea mas comodo para vuestra razon. No os lamentéis,
pues; no vayais inutilmente contra la pretensién audaz de los que ponen en duda la solidez de
vuestros razonamientos; esto seria una vana jactancia, que haria creer que pretendéis disimular
la debilidad de vuestro argumento, queriendo convertir una duda libremente expresada sobre el
valor de este argumento en una duda impia sobre la santa verdad.

La teleologia moral, por el contrario, que no tiene un fundamento menos sélido que la
teleologia fisica, pero que tiene la ventaja de descansar a priori sobre principios inseparables de
nuestra razon, suministra lo que es necesario al establecimiento de una teologia, es decir, un
concepto determinado de la causa suprema, concebida como causa del mundo segun leyes
morales, y, por consiguiente, como una causa que satisface a nuestro objeto final moral, lo que
no supone nada menos que la omnisciencia, la omnipotencia, la omnipresencia, etc., todos
atributos que debemos concebir ligados y adecuados al objeto final moral que es infinito; y asi es
solamente como se puede obtener el concepto de una causa unica del mundo, tal como lo exige
toda teologia.

De esta manera, también la teologia conduce inmediatamente a la religion, es, decir, al
conocimiento de nuestros deberes como Ordenes divinas, puesto que el conocimiento de nuestro
deber y del objeto final que la razén nos propone para ello, puede producir un concepto
determinado de Dios, y puesto que este concepto se halla asi por su mismo origen inseparable
de la obligacion para con este ser. Al contrario, aun cuando se pudiera llegar por un
procedimiento puramente tedrico a un concepto determinado del Ser Supremo (es decir, del Ser
Supremo concebido simplemente como causa de la naturaleza), seria todavia muy dificil, aun
quiza imposible, sin tener medios para una adicion arbitraria, el atribuir a este Ser, por medio de
pruebas solidas, una causalidad regulada sobre leyes morales; y sin esto, no obstante, este
pretendido concepto teoldgico no puede dar un concepto a la religiéon. Y aun cuando se pudiera
llegar a una religion por esta via tedrica, seria por el sentimiento que ella inspiraria (y que es en
esto lo esencial), bien diferente de aquella en la cual el concepto de Dios y la conviccién
(practica) de su existencia derivan de las ideas fundamentales de la moralidad. En efecto, si
supusiéramos primero la omnipotencia, la omnisciencia y los demas atributos del Autor del
mundo, como conceptos sacados de otra parte, para aplicar después nuestros conceptos de los
deberes a nuestra relacion con este ser, estos conceptos tomarian el color de la inocencia o de
una sumision forzada; al contrario, si la ley moral, por el libre respeto que nos inspira y conforme
al precepto de nuestra propia razén, nos propone el objeto final de nuestro destino, admitiriamos
entre nuestras ideas morales una causa que se conformara con este objeto y pudiese hacerlo
posible, y llenos de un verdadero respeto por esta causa, sentimiento que es necesario distinguir
bien del temor fisico, nos someteriamos a ella voluntariamente%°.

Si se pregunta qué nos importa tener una teologia en general, es claro que no es necesaria
para la extensién o a la rectificacion de nuestro conocimiento de la naturaleza, y en general para
cualquiera teoria, sino solamente para la religion, es decir, para el uso practico, especialmente
para el uso moral de la razén, bajo el punto de vista subjetivo. Si, pues, se halla que el solo
argumento capaz de conducir a un concepto determinado del objeto de la teologia es el
argumento moral, y si se concede que este argumento no demuestra suficientemente la
existencia de Dios mas que relativamente a nuestro destino moral, es decir, bajo el punto de
vista practico, y que la especulacion queda aqui por completo extrafia y no aumenta la menor
cosa del mundo la extension de su dominio, no solamente no nos debera admirar, sino que no se
podra hallar la adhesion que reclama este género de prueba insuficiente. En cuanto a la
pretendida contradiccién que se podria hallar entre lo que afirmamos aqui de la posibilidad de
una teologia, y lo que diria de las categorias la critica de la razdn especulativa, a saber, que ellas
no pueden producir un conocimiento mas que aplicandose a los objetos sensibles y no a lo
supra-sensible, basta para disiparla notar, que las categorias aplicadas aqui a un conocimiento
de Dios, no lo son bajo el punto de vista tedrico (de manera que determinen lo que es en si su
impenetrable naturaleza), sino solamente bajo el punto de vista practico. Puesto que yo hallo la
ocasion para poner fin a toda falsa interpretaciéon de esta doctrina de la critica, que es tan
necesaria, y que con gran disgusto de los ciegos dogmaticos reduce la razén a sus limites,
afiadiré aqui la aclaracion siguiente:



Cuando yo atribuyo a un cuerpo la fuerza motriz, y por consiguiente, lo concibo por medio de
la categoria de la causalidad, yo lo conozco por esto mismo, es decir, determino el concepto de
este cuerpo como objeto en general, por lo que en si (como condicién de la posibilidad de esta
relacion) conviene a este cuerpo como objeto de los sentidos. En efecto, como la fuerza motriz
gue yo le atribuyo es una fuerza de repulsion, le es necesario (aunque yo no coloque al lado de
él otro cuerpo sobre el cual se ejerza esta fuerza) un lugar en el espacio, y una extension, es
decir, que ocupe cierta porcidn en aquel; ademas ocupa esta porcidn del espacio por las fuerzas
repulsivas de sus partes; y, en fin, él no tiene ley segun la cual lo ocupe (es decir, que la fuerza
repulsiva de las partes debe decrecer en la misma proporcién en que crece la extensién del
cuerpo, y el espacio que llena con estas partes por medio de esta fuerza). Al contrario, cuando yo
concibo un ser supra-sensible como el primer motor, y por consiguiente, por medio de la
categoria de la causalidad aplicada a esta determinacién del mundo (el movimiento de la
materia), yo no lo he de concebir en cualquier lugar del espacio ni como extenso; yo no he de
concebirlo ni aun como existente en el tiempo, ni como existente con otro. Yo no poseo, pues,
ninguna de las determinaciones que podrian hacerme comprender la condicion de la posibilidad
de la produccion del movimiento para este ser como principio. Por consiguiente, yo no lo
conozco, en manera alguna en si por el predicado de la causa (como primer motor), sino que yo
no tengo mas que la representacién de una cierta cosa que contiene el principio de los
movimientos en el mundo, y la relacion de estos movimientos a este ser, como a su causa, no
suministrandome por otra parte nada que sea propio para la naturaleza de la cosa que es causa,
deja por completo vacio el concepto de esta causa. La razon de esto es, que con predicados que
no hallan su objeto mas que en el mundo, puedo muy bien llegar hasta la existencia de algo que
contenga el principio de este mundo, mas no basta la determinacién del concepto de este ser, en
tanto que ser supra-sensible, porque este concepto rechaza todos estos predicados. Asi pues, la
categoria de la causalidad, determinada por el concepto de un primer motor, no me ensefia en
manera alguna lo que es Dios; mas quiza seria yo mas afortunado, si buscase en el orden del
mundo un medio, no solamente de concebir su causalidad como la de una inteligencia suprema,
sino el conocerla por la determinacion de este concepto, puesto que la embarazosa condicion
del espacio y el tiempo aqui ya desaparece. Sin duda la gran finalidad que hallamos en el
mundo nos obliga a concebir una causa suprema para esta finalidad, y su causalidad como la de
una inteligencia; mas no tenemos el derecho por esto de atribuirle esta inteligencia (como, por
ejemplo, podemos concebir la eternidad de Dios o su existencia en todos los tiempos, puesto
gue no podemos, por otra parte, formamos ningun concepto de la pura existencia en tanto que
magnitud, es decir, en tanto que duracion, o como podemos concebir la omnipresencia divina o
la existencia de Dios en todas partes, para explicarnos su presencia inmediata en cosas
exteriores las unas a las otras, sin que, no obstante, podamos atribuir ninguna de estas
determinaciones a Dios como algo que nos sea conocido en si). Cuando yo determino la
causalidad del hombre, relativamente a ciertas producciones que no son explicables mas que
por una finalidad intencional, y concibiéndola como una inteligencia de este ser, no hay razén
para que yo me reduzca a esto, pues que yo puedo atribuirle este predicado como una propiedad
muy conocida, y conocerle de este modo. Porque yo sé que las intuiciones son dadas a los
sentidos del hombre, y son subsumidas por su entendimiento bajo un concepto, y por esto bajo
una regla; que este concepto no contiene mas que un signo general (abstraccién hecha de lo
particular) y asi es discursivo; que las reglas de que se sirve para subsumir intuiciones dadas
bajo una conciencia en general, son suministradas por este entendimiento anteriormente a estas
intuiciones, etc.; yo atribuyo, pues, la inteligencia al hombre, como una propiedad por la cual le
conozco. Mas si es permitido, y aun inevitable, relativamente a cierto uso de la razén, concebir
un ser supra-sensible (Dios) como inteligencia, no es permitido atribuirle esta inteligencia, y
lisonjearse de poderle conocer por esto como por uno de sus atributos; porque es necesario
descartar aqui todas estas condiciones, bajo las cuales solamente yo conozco un entendimiento.
Yo no puedo transportar a un objeto supra-sensible el predicado que no sirve mas que para la
determinacion del hombre, y por consiguiente, yo no puedo conocer por una causalidad asi
determinada lo que es Dios. Lo mismo sucede con todas las categorias que no tienen sentido
para el conocimiento, bajo el punto de vista te6rico, cuando no son aplicadas a objetos de
experiencia posible. Mas, bajo otro punto de vista, yo puedo y debo concebir aun un ser
suprasensible por analogia con un entendimiento, sin pretender conocerlo tedéricamente por esto;



es cuando esta determinacién de su causalidad concierne a un efecto en el mundo que contiene
un objeto moralmente necesario, pero imposible para seres sensibles. Porque entonces se
puede fundar sobre propiedades y determinaciones de su causalidad concebidas en él
simplemente por analogia, un conocimiento de Dios y de su existencia (una teologia) que bajo el
punto de vista practico, pero solo bajo este punto de vista (moral) tiene toda la realidad
necesaria. Hay, pues, una teologia moral posible, porque si la moral puede exceder a la teologia
en cuanto a sus reglas, no puede en cuanto al objeto final que proponen estas mismas reglas, a
menos que no se renuncie a toda aplicacion de la razén a la teologia. Mas una moral teolégica
(de la razéon pura) es imposible, porque las leyes que la razén no da por si misma
originariamente, y cuya ejecucion no ordena en tanto que facultad pura practica, no pueden ser
morales. Del mismo modo, una fisica teoldgica no seria nada, porque no propondria leyes fisicas,
sino mandatos de una suprema voluntad, mientras que una teologia fisica (propiamente fisico-
teleoldgica) puede al menos servir de propedéutica a la verdadera teologia, sin poderla fundar
sobre sus propias pruebas, despertando por la consideracion de los fines de la naturaleza, de
que ofrece una rica materia, la idea de un objeto final que la naturaleza no puede establecer, y
por consiguiente, excitando la necesidad de una teologia que determine el concepto de Dios de
una manera suficiente para el uso practico supremo de la razén.

FIN DE LA CRITICA DEL JUICIO



Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y
lo sublime 1764




Primera seccion




De los diferentes objetos del sentimiento de lo
sublime y de lo bello

Los diversos sentimientos de placer o de pena, dependen menos de la naturaleza de las
cosas exteriores que los excitan, que de la sensibilidad particular de cada hombre. De aqui
proviene que los unos hallan placer donde otros no experimentan mas que disgusto, y que la
pasion del amor es muchas veces un enigma para todos, o que este es vivamente contrariado
por una cosa que es completamente indiferente a aquel. El campo de las observaciones de estas
particularidades de la naturaleza humana se extiende muy lejos, y aun oculta una rica provision
de descubrimientos tan agradables como instructivos. Yo no dirigiré mi atencién por el momento
mas que sobre algunos puntos notables de este campo, y emplearé mas bien el ojo de un
observador que el de un filésofo. Como el hombre no se encuentra feliz mas que en tanto que
satisface una inclinacion, el sentimiento que le hace capaz de experimentar grandes goces, sin
tener necesidad por esto de talentos extraordinarios, no es ciertamente, poca cosa. Personas
muy importantes que no conocen autor mas espiritual que su cocinero, ni obras de mejor gusto
que las que hay en su bodega, hallaran en propdsitos cinicos y en pesadas burlas, un placer tan
vivo como el de que se jactan personas dotadas de una sensibilidad muy delicada. El rico que
ama la lectura de los libros porque le distrae extraordinariamente; el mercader que no estima otro
placer que el de que goza el hombre prudente que calcula las ventajas de su comercio; el
voluptuoso que no ama las mujeres mas que por el goce fisico; el aficionado a la caza que se
complace en la de las moscas, como Domiciano, o en la de las bestias salvajes, como A..., todos
tienen una sensibilidad que los hace capaces de gozar a su manera, sin tener necesidad de
envidiar otros placeres, o aun sin poder formarse una idea de ellos; mas esto no es, sin embargo,
lo que debe fijar mi atencion. Hay ademas un sentimiento mas delicado, al cual se da este
epiteto, sea porque de él se puede gozar mucho mas tiempo sin hastio ni fatiga; sea porque
suponga, por decirlo asi, cierta irritabilidad del alma, que la hace propia al mismo tiempo, para
las buenas inclinaciones; sea, en fin, porque anuncie talentos y cualidades superiores de espiritu
mientras que, por el contrario, los demas sentimientos pueden hallarse en el hombre mas
desprovisto de ideas. Este es el sentimiento que quiero considerar bajo uno de sus aspectos. Yo
descarto de él esta inclinacion para los altos conocimientos, y este atractivo al cual un Keplero
era tan sensible, cuando decia, como Bayle refiere, que no daria uno de sus descubrimientos por
un reino. Este sentimiento es muy delicado para entrar en esta investigacion, que no tocara mas
que a este otro sentimiento de los sentidos, del cual son capaces también las almas mas
comunes.

El sentimiento delicado que queremos examinar aqui, comprende dos especies: el
sentimiento de lo sublime y el de lo bello. Los dos nos conmueven agradablemente, mas de
diversa manera. El aspecto de una cadena de montafias cuyas cimas cubiertas de nieve se
elevan sobre las nubes; la descripcion de un violento huracan, o la pintura que nos hace Milton
del reino infernal, excitan en todos una satisfaccion mezclada de horror. Al contrario, la vista de
praderas esmaltadas de flores, valles donde revolotean ruisefiores y por donde pasan
numerosos rebanos; la descripcion del Eliseo, o la pintura que hace Homero de la cintura de
Venus, nos causan también un sentimiento de placer, pero que no tiene nada de divertido y
alegre. Para ser capaz de recibir la primera impresién en toda su fuerza, es necesario estar
dotado del sentimiento de lo sublime, y para gozar bien de la segunda, del sentimiento de lo
bello. Robles elevados y umbrias solitarias en un bosque sagrado son sublimes; tallos de flores,
pequenos zarzales y arboles dispuestos en figuras, son bellos. La noche es sublime, el dia es
bello. Los espiritus que poseen el sentimiento de lo sublime son inclinados insensiblemente
hacia los sentimientos elevados de la amistad, del desprecio del mundo, de la eternidad, por la
calma y el silencio de una soirée de verano, cuando la luz brillante de las estrellas disipa las
sombras de la noche, y cuando la luna solitaria aparece en el horizonte. El dia brillante inspira el
ardor del trabajo y el sentimiento de la alegria. Lo sublime conmueve, lo bello encanta. La figura
del hombre absorbida por el sentimiento de lo sublime, es seria y alguna vez fija y elevada. Al
contrario, el vivo sentimiento de lo bello se manifiesta por cierto esplendor brillante en los ojos,



por la sonrisa, y muchas veces por una alegria estrepitosa. Alguna vez el sentimiento de lo
sublime se halla acompafado de horror o de tristeza; en algunos casos de una tranquila
admiracion, y en otros se halla ligado al de una belleza extendida sobre un vasto plano. Yo
llamaria la primera especie de sublime, lo sublime terrible, la segunda, sublime noble, y la
tercera, sublime magnifico. Una profunda soledad es sublime, mas sublime terrible!®'. De aqui
viene que las soledades de una inmensa extension, como los pavorosos desiertos de Chamo en
la Tartaria, han llevado siempre a la imaginacién a colocar en ellos sombras terribles, duendes y
fantasmas. Lo sublime debe siempre ser grande; lo bello puede también ser pequefo. Lo
sublime debe ser simple, lo bello puede ser arreglado y adornado. Una gran altura es tan
sublime como una gran profundidad; mas esta hace estremecerse, y aquella excita la
admiracion. De un lado, el sentimiento de lo sublime es terrible; de otro, es noble. El aspecto de
una piramide de Egipto, segun refiere Hasselquist, conmueve mucho mas que puede uno
figurarse por una descripcidn escrita; mas la arquitectura de ella es simple y noble. La iglesia de
San Pedro de Roma es magnifica. Como en este vasto y simple edificio, la belleza, por ejemplo,
el oro, los mosaicos, etc., estan de tal modo repartidos que el sentimiento que prevale es el de lo
sublime, se llama este objeto magnifico. Un arsenal debe ser noble y simple; un palacio de
residencia magnifico; un palacio de recreo, bello y adornado.

Una larga duracién es sublime. Si pertenece al pasado, es noble; si se coloca en un porvenir
indefinido, tiene algo de imponente. Un edificio que se remonta a la mas grande antigiedad, es
respetable. La descripcion que hace Haller de la eternidad futura inspira un dulce temor, y la que
hace de la eternidad pasada, una admiracion fija.



Segunda seccidén




De las cualidades de lo sublime y de lo bello en
el hombre en general

La inteligencia es sublime, el espiritu es bello. El atrevimiento es sublime y grande; la
astucia, pequena, pero bella. La circunspeccion, decia Cromwell, es la virtud de un
burgomaestre. La veracidad y la rectitud son simples y nobles; la burla y la adulacién amable,
son delicadas y bellas. La gracia es la belleza de la virtud. La actividad desinteresada para
prestar servicios es noble; la urbanidad y la honradez, son bellas. Las cualidades sublimes
inspiran respeto; las bellas, amor. Las personas que estan principalmente dispuestas al
sentimiento de lo bello, no buscan amigos sinceros, constantes y verdaderos, mas que en las
circunstancias dificiles; escogen para su sociedad amigos alegres, amables y graciosos. Hay un
hombre de tal naturaleza que se estima mucho, demasiado para poderle amar. Inspira
admiracion, pero esta muy por cima de nosotros para que nos atrevamos a acercarnos a él con la
familiaridad del amor.

Los que reunieran en si las dos clases de sentimientos hallarian que la emocion de lo
sublime es mas poderosa que la de lo bello, pero que fatiga y no se puede experimentar mucho

tiempo, si no alterna con esta Ultima o no se halla acompafiada de ella’®2. Es necesario que los
grandes sentimientos a que se eleva algunas veces la conversacion en una sociedad escogida,
se cambien de tiempo en tiempo con ligeras bromas, y que las figuras que agradan hagan, con
las figuras serias que conmueven, un bello contraste que introduzca alternativamente y sin
esfuerzo las dos especies de sentimiento. La amistad tiene principalmente el caracter de lo
sublime, el del amor, el de lo bello. Sin embargo, la ternura y el profundo respeto que entran en el
amor, le comunican cierta dignidad y cierta elevacion, mientras que la broma y la familiaridad le
dan el color de lo bello. La tragedia, segun yo, se distingue principalmente de la comedia, en que
aquella excita el sentimiento de lo sublime, mientras que esta excita el de lo bello.

La primera, en efecto, nos muestra generosos sacrificios por el bien de otros, resoluciones
atrevidas, en el peligro, y una fidelidad probada. El amor en ella es melancdlico, tierno y lleno de
respeto. La desgracia de otro en ella excita en el alma del espectador sentimientos simpaticos, y
hace latir su generoso corazon; entonces somos dulcemente conmovidos, y sentimos la dignidad
de nuestra propia naturaleza. Al contrario, la comedia pone en escena ingeniosas tramas,
intrigas sorprendentes, personas de espiritu que saben sacar partido del asunto, tontos que se
dejan engafar, bufonerias, y ridiculos caracteres. EI amor no tiene en ella el aire de pena; es
alegre y familiar. Aqui, sin embargo, como en otras cosas, lo noble puede juntarse a lo bello en
cierta medida.

Los mismos vicios y las faltas morales toman algunas veces algunos de los rasgos de lo
sublime o de lo bello; al menos hieren asi nuestros sentidos, cuando la razén no los ha juzgado
todavia. La cdélera de un hombre formidable es sublime, como la de Aquiles en la lliada. En
general, los héroes de Homero son sublimes en el género terrible; los de Virgilio, 1o son en el
género noble. Hay algo de noble en la venganza abierta y atrevida que persigue un violento
ultraje, y por ilegitima que pueda ser, el relato que se nos hace de ella, nos causa una emocién
mezclada de placer y de terror. Cuando Schah Nadir fue atacado en su tienda por algunos
conjurados, Hanway refiere que exclamaba después de haber recibido ya algunas heridas y de
haberse defendido con desesperacion: Piedad, y os perdono a todos. Uno de ellos le respondia,
levantando un sable sobre él: Tu no has mostrado nunca piedad para nadie, y no mereces
ninguna. La audacia y la resoluciéon en un malvado son muy dafiosas, pero no podemos
comprender que se hable de ellas sin estar poseido de las mismas, y entonces, aun cuando se le
lleve al suplicio, ennoblece en cierto modo, el que marche con fiereza y desdén. Por otra parte,
un proyecto de astucia bien concebido, aun cuando tenga por objeto una picardia, encierra algo
que se refiere a un fin y hace reir. La coqueteria en el buen sentido, es decir, el deseo de seducir
y encantar en una persona, por lo demas graciosa, es quiza reprensible, pero no deja de ser
bello, y se prefiere ordinariamente a una continencia reservada y seria. El exterior que agrada en
las personas, se refiere tanto a uno como al otro sentimiento. Una alta estatura inspira la



consideracion y el respeto; una pequenia, inspira mas bien la confianza. Los caballos castafios y
las yeguas negras nos acercan al de lo sublime; las yeguas cardosas y los caballos blondos se
aproximan mas al de lo bello. Una edad avanzada se asocia bien con las cualidades de lo
sublime, y la juventud con las de lo bello. La misma distincion se aplica también a la diferencia
de estados, y hasta en los sentidos debe conservarse esta distincion. Las personas grandes
deben vestirse con sencillez cuando mas con magnificencia; la compostura y el adorno hacen
mejor a las personas pequefas. Colores sombrios y una disposicién uniforme convienen a la
vejez; vestidos mas claros y de un color vivo y chillén, hacen brillar la juventud. En los diversos
estados, en igualdad de fortuna y de rango, el eclesiastico debe mostrar la mayor sencillez, el
hombre de Estado, la mayor magnificencia. El chichisbén puede hacer la toilette que le agrade.

Aun en los accidentes exteriores de la fortuna, se halla algo que, al menos conforme a la
opinion de los hombres, se refiere a estos sentimientos. ElI nacimiento y los titulos hallan
ordinariamente los hombres dispuestos al respeto. La riqueza sin el mérito recibe homenajes
desinteresados, sin duda porque la idea que de ella formamos se junta a la de las grandes cosas
que ella permite realizar. Esta estima recae ocasionalmente sobre muchos picaros ricos, que no
emprenderan jamas nada semejante, y que no tienen la menor idea de los nobles sentimientos,
unicos que pueden hacer las riquezas estimables. Lo que agrava la desgracia de la pobreza, es
el desprecio que lleva consigo, y que el mérito no podra enteramente destruir, al menos a los
ojos del vulgo, cuando el rango y los titulos no engafan este sentimiento grosero de cualquier
modo para su ventaja.

No hay en la naturaleza humana cualidades loables en que no se pueda ver descender por
transiciones infinitas hasta el ultimo grado de la imperfeccién. La cualidad de lo sublime terrible,
desde que cesa de ser natural, viene a dar en lo raro!°3. Las cosas exageradas, en las que se
supone sublimidad, aunque no presenten de ella casi nada; son necedades’®*; el que ama lo
extravagante y cree en ello, es caprichoso!®®; el gusto de las cosas exageradas hace lo
extravagante!°®. Por otra parte, el sentimiento de lo bello degenera; cuando esta enteramente
dotado de nobleza, viene a ser insipido!®’. Un hombre que cae en este defecto, cuando es joven,
es un bobalicon’8: en una edad mediana es un fatuo°°.

Y como es principalmente a la vejez a la que es necesario lo sublime, un viejo fatuo, es la
criatura mas despreciable del mundo, lo mismo que un joven extravagante es lo mas
insoportable. La broma y el chiste se refieren al sentimiento de lo bello. Sin embargo, se puede
mostrar en esto mucha razon, y por ello referirlos mas o menos a lo sublime. Aquel cuya gracia
no anuncia esta marcha, bromea®?, el que bromea sin cesar, es un simple!®'. Se ven algunas
veces personas prudentes bromear, y no es necesario poco espiritu para hacer descender la
razon de su puesto sin causar ningun dano. Aquel cuyos discursos y acciones no distraen ni
entretienen, es fastidioso!%2. El fastidioso que busca, sin embargo, hacer lo uno o lo otro, es
insipido®3. El insipido orgulloso, es un necio%4165,

Yo quiero hacer un poco mas clara, por medio de ejemplos, esta singular investigacion de
las debilidades humanas, porque cuando no se tiene el buril de Hogarth, es necesario suplir con
descripciones lo que falta a la expresion del dibujo. Afrontar resueltamente los peligros para
defender los derechos de su patria 0 de sus amigos, es sublime. Las cruzadas y la antigua
caballeria, eran raras; los duelos, miserables restos de las falsas ideas que ésta se habia
formado del honor, son necedades. Retirarse tristemente del ruido del mundo porque nos
hallamos justamente fatigados, es noble. La piedad solitaria de los antiguos anacoretas, era rara.
Refrenar sus pasiones por principios, es sublime. Las maceraciones, los votos y las demas
virtudes monacales, son necedades. Huesos santos, madera santa y otras bagatelas de este
género, comprendiendo entre ellos los santos excrementos del gran Lama del Thibet, son
necedades. Entre las obras del espiritu y del sentimiento, los poemas épicos de Virgilio y de
Klopstok, entran en el género noble, los de Homero y de Milton, en lo gigantesco@. Las
Metamorfosis de Ovidio, son necedades, y todas las necedades de este género, los cuentos de
hadas nacidos de la chochez francesa, son los mas miserables que se puede imaginar. Las
poesias de Anacreonte se hallan muy cerca de las que se dicen tonterias.

Las obras de inteligencia, en tanto que los objetos a que se consagran tienen también
alguna relacién con el sentimiento, se distinguen por los mismos caracteres. La idea matematica
de la magnitud inmensa del universo, las meditaciones de la metafisica sobre la eternidad, la



Providencia, la inmortalidad del alma, tienen cierta dignidad y contienen algo de sublime. En
desquite la filosofia se deshonra muchas veces con vanas sutilezas, y sea cualquiera la
profundidad que parezcan anunciar, las cuatro figuras silogisticas, no merecen menos ser
colocadas entre las necedades de la escuela.

En las cualidades morales, la virtud solo es sublime. Hay, sin embargo, buenas cualidades
morales que son amables y bellas, y que conformandose con la virtud, pueden considerarse
como nobles, sin tener precisamente el derecho de ser colocadas en el numero de los
sentimientos virtuosos. Este juicio puede parecer, sutil y embrollado; expliquémonos. No se
puede ciertamente llamar virtuosa esta disposicion de espiritu, que es el origen de ciertas
acciones, a las cuales podria la virtud inclinarse también, pero que derivando de un principio que
no se conforma mas que accidentalmente con la virtud, puede también por su naturaleza misma,
hallarse en contradiccion con las reglas universales de la misma. Cierta ternura del corazén, que
se cambia facilmente en un vivo sentimiento de compasién, es bella y amable, porque ella
anuncia esta benevolente simpatia por la suerte de otros hombres, a la cual, tienden igualmente
los principios de la virtud. Mas esta pasion benevolente, es débil, y siempre ciega. Suponed, en
efecto, que os obliga a socorrer con vuestro dinero a un desgraciado, pero que hayais contraido
una deuda para con nosotros, y que o0s habéis colocado por ella fuera de poder cumplir el
estrecho deber de la honradez; evidentemente vuestra accién no ha podido provenir de una
disposicion verdaderamente virtuosa, porque una disposicion tal no os habria llevado a sacrificar
al extrafiamiento de la emocion, una obligacion mas sagrada. Si, por el contrario, la
benevolencia universal proviene en vosotros de un principio, al cual subordinais todas vuestras
acciones, la piedad por los desgraciados, subsiste siempre, pero considerandola bajo un punto
de vista mas elevado, le conservais su verdadero puesto en el conjunto de nuestros deberes;
porque si la benevolencia general es un principio de simpatia por los males de nuestros
semejantes, es también un principio de justicia, que os ordena no practicar esta accion. Desde
que este sentimiento ha tomado el caracter de universalidad que le conviene, es sublime, pero
mas frio. Porque no es posible que nuestro corazén esté lleno de ternura por todo hombre, y que
cada nueva desgracia extrafia le sumerja en la pena; ademas, el hombre virtuoso no cesaria de
derretirse en lagrimas como Heraclito, y toda esta bondad de corazon, no serviria mas que para
hacer un tierno perezoso%’.

En el numero de los buenos sentimientos que son bellos y amables sin ser el fundamento de
una verdadera virtud, es necesario contar también la complacencia, o esta inclinacion que nos
lleva a hacernos agradables a los demas, mostrandoles amistad, accediendo a sus deseos, y
conformando nuestra manera de ser con sus sentimientos. Esta afabilidad seductora es bella, y
la flexibilidad de un corazén donde reina denota la bondad. Mas esta tan lejos de ser una virtud,
gue si principios superiores no le fijan limites y no le debilitan, puede engendrar todos los vicios.
Porque sin considerar que esta complacencia, por las personas que tratamos viene a ser muchas
veces injusticia, para aquellas que viven fuera de este pequefo circulo, un hombre que se
entregase por completo a esta inclinacion, podria tomar todos los vicios sin estar naturalmente
dispuesto a ello sino por el deseo de agradar. Asi es que, por efecto de una muy amable
complacencia, vendria a ser embustero, holgazan, borracho, etc., porque no obra conforme a
reglas de buena conducta, sino conforme a una inclinacion que es bella en si, pero que viene a
ser insipida cuando no tiene sostén ni principios.

La virtud no puede, pues, ser ingerida mas que sobre principios que la hagan tanto mas
sublime y tanto mas noble cuanto son mas generosos. Estos principios no son reglas
especulativas, sino la conciencia de un sentimiento que existe en el corazén de todo hombre, y
que se extiende mucho mas lejos que los principios particulares de la piedad y de la
complacencia. Yo creo abrazarlo todo, llamando este sentimiento el sentimiento de la belleza y
de la dignidad de la naturaleza humana. El sentimiento de la belleza de la naturaleza humana es
el principio de la benevolencia universal, el de su dignidad, el de la estima universal; y si este
sentimiento toca a su mas alta perfeccidon en el corazén de alguno, este hombre se amara y se
estimara, pero solamente, como uno de aquellos a los cuales se extiende su vasto y noble
sentimiento.

Esto no es que, subordinado a una inclinacién tan general nuestras inclinaciones
particulares, podamos asignar ciertas proporciones a nuestras inclinaciones benevolentes vy
adquirir esta noble creencia que es la belleza de la virtud.



Considerando la debilidad de la naturaleza humana y la poca influencia que el sentimiento
moral universal habla de ejercer sobre la mayor parte de los corazones, la Providencia ha puesto
en nosotros, como suplementos a la virtud, estas inclinaciones auxiliares que, llevando a bellas
acciones ciertos hombres poco capaces de dirigirse conforme a principios, pueden servir
también para estimular a los demas. La piedad y la complacencia son principios de bellas
acciones, que serian quiza ahogadas sin esto por el interés personal; pero estos no son, como
hemos visto, principios inmediatos de virtud, aunque sean ennoblecidos por su parentesco con la
virtud y aunque tomen su nombre. Yo puedo, pues, llamarlas virtudes adoptivas, para
distinguirlas de aquella que se funda sobre principios, y que es la verdadera virtud. Aquellas son
bellas y de atractivo, ésta sola es sublime y respetable. Se llama buen corazén el natural en que
reinan los buenos sentimientos, y bueno, el hombre que posee este natural; mientras que se
atribuye con razén un noble corazon a aquel que es virtuoso por principios, y se le da el titulo de
hombre de bien. Estas virtudes adoptivas tienen al menos una gran semejanza con la verdadera,
en que contienen el sentimiento de un placer inmediatamente ligado a las acciones buenas y
benévolas. EI hombre bueno sin ninguna mira ulterior, y por un efecto inmediato de su
complacencia, os mostrara la dulzura y la honradez y experimentara una piedad sincera por la
desgracia de otro.

Mas como esta simpatia moral no basta todavia para llenar la pereza natural del hombre
para obrar por razén del interés general, la Providencia ha puesto todavia en nosotros cierto
sentimiento delicado destinado a excitarnos o a servir de contrapeso al grosero egoismo y a las
voluptuosidades vulgares. Quiero decir el sentimiento del honor y de su consecuencia, la
verglienza. La opinion que los demas pueden tener de nuestro mérito y el juicio que pueden
formar sobre nuestra conducta, son motivos muy poderosos y que obtienen de nosotros muchos
sacrificios, y lo que la mayor parte de los hombres no hubiera hecho, ni por un movimiento
inmediato de bondad, ni por respeto a los principios, sucede muchas veces por efecto de una
simple deferencia a la opinion, muy util, pero también muy superficial de los demas hombres,
como si el juicio de otro determinara nuestro mérito y el de nuestras acciones. Lo que sucede por
este impulso no es en manera alguna virtuoso; asi el que quiere pasar por tal, oculta
cuidadosamente el motivo que lo determina. Este impulso no esta tan cerca de la verdadera
virtud como la bondad, porque no es inmediatamente determinado por la belleza de las acciones,
sino por el estado que produce en otro. Yo puedo, pues, como el sentimiento del honor es un
sentimiento delicado, llamar todo lo que este sentimiento produce semejante a la virtud, una
brillante apariencia de virtud'8.

Si comparamos los diferentes naturales de los hombres, en tanto que una de estas tres
especies de sentimiento domina y determina su caracter moral, hallaremos que cada una de
ellas se halla estrechamente ligada con uno de los temperamentos que se distinguen
ordinariamente, y que ademas, el defecto del sentimiento moral es principalmente el propio del
flematico. Esto no es que el signo caracteristico de estos diversos naturales descanse sobre los
rasgos que consideramos aqui, porque en la distincion que se hace ordinariamente, se piense
principalmente en los sentimientos mas groseros, como en el interés personal, la voluptuosidad
vulgar, etc., que no debemos examinar en este tratado. Mas los sentimientos morales mas
delicados que estudiamos, pueden muy bien ir con tal o cual de estos temperamentos, y se
hallan ligados a ellos la mayor parte del tiempo.

Un sentimiento intimo de la belleza y de la dignidad de la naturaleza humana, la resolucion
y la fuerza de referir a ella todas sus acciones como a un principio universal, son cosas serias y
gue no conforman ni con un caracter jovial y ligero, ni con la movilidad de un aturdido. Se
aproximan aun a la melancolia, en tanto que este sentimiento dulce y noble nace del temor que
experimenta un alma en presencia de ciertos obstaculos, cuando llena de una gran resolucion,
ve los peligros a que debe sobreponerse, y que tiene ante sus ojos una dificil, pero grande
victoria que obtener sobre si misma. La verdadera virtud, la que se funda sobre principios, lleva
en si algo que parece conformar con el caracter melancdlico, en el sentido templado de la
palabra.

La bondad, esta belleza y esta sensibilidad delicada del corazon que viene a ser en los
casos particulares piedad o benevolencia, segun la ocasion, esta sometida al cambio de las
circunstancias, y como el movimiento del alma no depende en esto de un principio general, toma
facilmente diversas formas, segun que los objetos se presenten bajo tal o cual aspecto. Cuando



esta inclinacién tiende a lo bello, parece unirse mas naturalmente al temperamento que se llama
sanguineo, el cual es ligero y entregado a los placeres. En este temperamento es en donde
habriamos de buscar las cualidades amables que hemos llamado virtudes adoptivas.

El sentimiento del honor es ordinariamente mirado como un signo de complexion colérica, y
podemos hallar aqui ocasion de investigar, para retratar tal caracter, las consecuencias morales
de este sentimiento delicado, que la mayor parte del tiempo no tiene por objeto mas que la
envidia de brillar.

No hay hombre en el cual no se halle algun rasgo de sentimiento delicado, pero el caracter
mas desprovisto de esta especie de sentimiento, aquel en que se nota principalmente lo que se
llama relativamente insensibilidad, es el caracter flematico, que se mira aun como privado de los
moéviles mas groseros, tales como el amor al dinero, etc., moviles que podemos, en todo caso,
dejar, porque no entran en este plan.

Consideremos, sin embargo, mas de cerca los sentimientos de lo bello y lo sublime,
principalmente en tanto que son morales, en sus relaciones con la divisién establecida de los
temperamentos.

Aquel cuya sensibilidad se inclina a lo melancdélico, no se llama asi porque se prive de los
goces de la vida y se abandone a una sombria tristeza, sino porque sus sentimientos le llevaran
mas bien hacia este estado que a ningun otro, si se elevan a cierto grado, o si reciben por
cualquiera causa una falsa disecciéon. Hay, principalmente, el sentimiento de lo sublime. La
misma belleza, a la cual nos mostramos muy sensibles, no debe solamente encantarle, es
necesario que le conmueva, inspirandole la admiracion. El goce de los placeres es mas serio en
él, sin que por esto sea menor. Las emociones de lo sublime tienen algo de mas seductor para él
que los frivolos atractivos de lo bello. Su bienestar tendra mas contento que viveza. Es constante;
asi subordina sus sentimientos a los principios. Aquellos se hallan tanto menos sujetos a la
inconstancia y al cambio, cuanto estos son mas generosos, y cuanto el sentimiento que debe
dominar los demas es mas extenso. Todos los principios particulares de las inclinaciones se
hallan sometidos a muchas excepciones y vicisitudes, cuando no derivan de este modo, de un
principio superior. El vivo y amable Alcesto dice: «Yo amo y estimo a mi mujer, porque es bella,
halagliefa y sensata.» Mas si una enfermedad la desfigura, o la edad la vuelve adusta, o si
cuando se haya disipado el primer encanto no os parece mas sensata que otra, ;qué sucedera?
¢, Qué vendra a ser vuestra inclinacién cuando no tenga pretexto? Ved, al contrario al sabio y
benévolo Adrasto que se dice a si mismo: «Yo mostraré a esta persona afeccion y estima, porque
es mi mujer.» Esta manera de pensar es noble y generosa. Los atractivos efimeros tienen bella
desaparicion; ella no es menos su mujer. El noble principio subsiste, y no esta sometido a las
circunstancias exteriores. Tal es el caracter de los principios comparados con los movimientos
gue hacen nacer las circunstancias exteriores; y tal es el hombre que obra conforme a principios,
comparado con el que sorprende la ocasion de un buen y generoso movimiento. ;Qué sera,
pues, si la voz de su corazén habla asi? Yo debo socorrer este hombre, porque sufre; esto no es
que sea mi amigo o companero; esto no es que yo lo crea capaz de pagar un dia mi beneficio
con su reconocimiento; no se trata en este momento de razonar o de concretarse a cuestiones;
es un hombre, y todo lo que toca a los hombres me toca también. Su conducta se apoya
entonces sobre el mas alto principio de benevolencia que puede haber en la naturaleza humana,
y es por completo sublime, tanto por la invariabilidad de este principio como por la universalidad
de su aplicacién.

Continuo mis observaciones. EI hombre de un humor melancdlico, se inquieta poco por el
juicio de los demas, y de lo que ellos puedan tener por bueno o verdadero; no se fia mas que de
sus propias luces; como da a sus motivos el caracter de principios, no es facil reducirle o llevarle
a otras ideas; su constancia degenera en obstinacion alguna vez. Ve con indiferencia el cambio
de las modas, y desprecia su efecto. La amistad es un sentimiento que le conviene, porque es
sublime. Puede muy bien perder un amigo inconstante; mas éste no lo perdera tan pronto; el
recuerdo mismo de una amistad extinguida es todavia respetable a sus ojos. Para él la afabilidad
es bella, pero un silencio elocuente es sublime. Guarda fielmente sus secretos y los de los
demas. Halla la veracidad sublime, y odia la mentira y la disimulacion. Tiene un elevado
sentimiento de la dignidad de la naturaleza humana. Se estima a si mismo, y tiene a cada
hombre por una criatura que merece la estima. No soporta ninguna baja servidumbre, y su noble
corazon no respira mas que por la libertad. Todas las cadenas le son odiosas, desde las



cadenas doradas que se llevan al cuello, hasta las de pesado hierro que se llevan en los
presidios. Es un juez severo para si mismo y los demas, y le hallaréis de una vez descontento de
si mismo y disgustado del mundo.

Cuando este caracter viene a degenerar, la gravedad inclina a la tristeza, la piedad al
fanatismo, el amor de la libertad al entusiasmo. La ofensa y la injusticia encienden en él el deseo
de la venganza; entonces es muy formidable, porque desafia el peligro y desprecia la muerte. Si
su sensibilidad se halla turbada, y su razén no esta suficientemente esclarecida, cae en lo raro.
Inspiraciones, apariciones, tentaciones, todas estas cosas le asaltan. Su inteligencia es todavia
mas débil, cae todavia mas bajo, en las necedades. Suefios proféticos, presentimientos y
milagros, he aqui lo que hay para él. Corre el riesgo de llegar a lo caprichoso o extravagante.

En el hombre cuyo temperamento es sanguineo, el sentimiento de /o bello domina. Asi sus
amigos son alegres y vivos. Si no se manifiesta alegre, es que esta descontento; porque no sabe
casi encerrar en si mismo su satisfaccion. Halla la variedad bella, y ama el cambio. Busca la
alegria en si mismo y alrededor de si; alegra a los demas, y se muestra buen compainiero. Tiene
mucha simpatia moral. Goza con la alegria de los demas, y padece con sus pesares. Su
sentimiento moral es bello; mas no descansa sobre principios; al contrario, depende siempre
inmediatamente de la impresion del momento. Es amigo de todos los hombres, o lo que viene a
ser lo mismo, no es propiamente amigo de nadie, aunque sea bueno y benévolo. No disimula.
Hoy tendra para nosotros maneras afables y amistosas, y mafana, si estamos enfermos o en la
desgracia, se hallara verdadera y sinceramente enternecido, pero se separara de nosotros
dulcemente, hasta que las circunstancias hayan cambiado. No hagais jamas de €l un juez; las
leyes son ordinariamente muy severas para €l, y se deja seducir por las lagrimas. Es un santo
malvado, porque no es ni absolutamente bueno, ni absolutamente malo. Se extravia muchas
veces, y viene a ser vicioso, mas por complacencia que por inclinacion. Es generoso y
bienhechor, mas paga mal a sus acreedores, porque tiene mas bien bondad que sentimiento de
la justicia. Nadie tiene tan buena opinién de su corazon, como él mismo. Aun cuando no tiene
mucha estima para si, no se deja de amar. Cuando su caracter declina, cae en lo insipido, es
decir, en las bagatelas y en las puerilidades. Si la edad no disminuye su vivacidad o no le da
mas inteligencia, corre el riesgo de venir a ser un viejo fatuo.

Aquel a quien se atribuye una naturaleza colérica, tiene un sentimiento dominante por esta
especie de sublime, que se puede llamar lo magnifico. Lo magnifico es propiamente como la
apariencia de lo sublime, o como un color muy chillén que nos oculta el interior de la cosa o de la
persona, el cual es quizas ordinario y malo, y nos engafia y atrae por el aparato exterior. Del
mismo modo que un edificio recubierto de una materia que representa piedras talladas, produce
una impresion tan grande como si fuera construido de esta manera, y las cornisas y las pilastras
despiertan en nosotros la idea de la solidez, aunque no tengan sostén, y ellas no sostengan
nada; del propio modo brillan las virtudes ficticias, oropel de sabiduria y mérito en pintura.

El colérico juzga su propio mérito y el valor de sus acciones conforme a la apariencia que
pueden tener a la vista de los demas. Es indiferente a la, cualidad interior de las cosas y a los
motivos de las acciones; no se halla animado de ninguna verdadera benevolencia, ni atraido por

la estima’®®. Su conducta es artificial. Es necesario que sepa colocarse en diferentes puntos de
vista, a fin de juzgar el efecto que producira segun las diversas posiciones del espectador,
porque no se inquieta de lo que es, sino de lo que aparece. Es necesario que conozca bien el
efecto que su conducta debe producir fuera, sobre el gusto en general, y las diversas
impresiones que hara nacer. Como esta atencion y esta prudencia exigen mucha sangre fria y no
dejarse cegar por el amor, la piedad ni la simpatia, se evitara también muchas locuras y
disgustos en los cuales cae el hombre de temperamento sanguineo que se entrega al
extranamiento del primer sentimiento. Asi parece ordinariamente mas razonable que lo es en
efecto. Su benevolencia no es mas que urbanidad; su estima, ceremonia; su amor, lisonja
estudiada. Esta siempre satisfecho de si mismo, cuando toma el aire de un amante o de un
amigo, y no es jamas ni lo uno ni lo otro. Busca el brillar por todos modos; mas como todo en él
es artificial y ficticio, es ruin y pequefio. Obra conforme a principios mas que el de temperamento
sanguineo, que no se conmueve mas que por impresiones accidentales; pero sus principios no
son los de la virtud; estos son los del honor. No tiene el sentimiento de la belleza o el del valor de
Sus acciones, sino que no piensa mas que en el juicio que de él formara el mundo. Como su
conducta, cuando no se ven sus motivos; es por lo demas casi tan generalmente util como la



virtud misma, obtiene del vulgo la misma estima que el hombre virtuoso, mas él se oculta
cuidadosamente a los 0jos mas penetrantes, porque sabe que el descubrimiento de los motivos
que le determinan secretamente, le quitarian la estima. Asi estd muy sujeto a la disimulacion;
hipocrita en religion, adulador en el trato social, cambiando segun las circunstancias en los
partidos politicos. Se hace voluntariamente esclavo de los grandes, para venir a ser por este
medio el tirano de los pequefios. La ingenuidad, esta bella y noble simplicidad que lleva el sello
de la naturaleza y no del arte, le es completamente extrafia. Es por lo que cuando su gusto
degenera, el estrépito que produce viene a dar en gritos, es decir, brilla de una manera
desagradable. Su estilo y su compostura caen entonces en un galimatias y en la exageracion,
especie de necedad que es para lo magnifico lo que lo bizarro o lo fantastico, es a lo sublime
serio. Cuando esta ofendido, recurre a los duelos o0 a los procesos, y en sus relaciones civiles no
se ocupa mas que de sus antepasados, de su rango y de sus titulos. En tanto que no es mas que
vano, es decir, en tanto que no busca mas que el honor y no piensa mas que en agradar a la
vista, es ya insoportable; mas si falto de toda superioridad real y de todo talento, esta lleno de
orgullo, viene a ser precisamente, como €l mas temeria aparecer, un loco.

Como en el caracter flematico no entra ningun elemento de lo sublime o de lo bello, al
menos en un grado que merezca llamar la atencion, este caracter no pertenece al conjunto de
nuestras observaciones.

De cualquier especie que sean los sentimientos delicados de los que nos hemos ocupado
hasta aqui, que sean sublimes o bellos, es su suerte comun de aparecer siempre falsos vy
absurdos a aquel que no es decididamente llevado a ellos por la naturaleza. Un hombre que no
ama mas que las ocupaciones tranquilas y utiles, falto, por decirlo asi, de érganos para sentir lo
gue hay de noble en un poema o en una virtud heroica, prefiere Robinson a Grandisson, y Catén
no es para él mas que un loco obstinado. Del mismo modo, personas de un natural mas serio
hallan insipido lo que es un atractivo para los demas, y la simplicidad ingenua de una pastoral o
égloga les parece insipida y pueril. Y aun los que no estan enteramente privados de estos
sentimientos delicados son afectados por ellos de muy diversas maneras, y se ve que este halla
noble y lleno de confianza lo que aquel halla grande, pero bizarro. Las ocasiones que hemos
tenido de observar el gusto en cosas que no tienen caracter moral, nos suministran el medio de
deducir con bastante verosimilitud el caracter de las facultades superiores de su espiritu, y aun
de los sentimientos de su corazén. Yo supondria muy bien que aquel que hallara el fastidio en
una bella musica, no es muy sensible a las bellezas del arte de escribir, 0 a las delicadas
seducciones del amor.

Hay cierto espiritu de bagatelas!’” que anuncia una especie de sentimiento delicado
directamente opuesto a lo sublime. Es el gusto de las cosas que suponen mucho arte y piden
mucho trabajo, como los versos que se pueden leer al revés, enigmas, sortilegios, logogrifos, etc.
Este es el gusto de todo lo que es compuesto y arreglado con mucho ingenio, mas sin ningun
objeto de utilidad, por ejemplo, libros cuidadosamente arreglados sobre las largas tablas de una
biblioteca, donde se pasea una cabeza vacia que se concreta a mirarlos; departamentos
adornados como los gabinetes de Optica, sostenidos con la mayor propiedad, mas habitados por
un huésped duro y discolo. Es el gusto, en fin, de todo lo que es raro, por mediano que pueda ser
por otra parte su valor intrinseco, como la |ampara de Epicteto, un guante del rey Carlos XIlI, y
bajo cierto respecto las medallas. Se puede suponer que los que tienen estos gustos son
quisquillosos y raros en la ciencia, y que no tienen en sus costumbres el sentimiento de lo que es
bello y noble en si.

Nosotros tenemos muchas veces la culpa de acusar a los que no perciben el valor o la
belleza de lo que nos inspira o0 nos encanta, por no comprenderlo. No se trata tanto aqui de lo
que comprende nuestra inteligencia, como de lo que experimenta nuestra sensibilidad. Sin
embargo, las facultades del alma se hallan tan intimamente ligadas, que se puede las mas veces
juzgar de los dones del espiritu por la manera en que el sentimiento se manifiesta. Porque es en
vano que estos dones hubieran sido prodigados a aquel que no tuviera al mismo tiempo un vivo
sentimiento de lo que es verdaderamente noble o bello, y que no hallara en esto un movil para
hacer de estos dones un uso bueno y legitimo".

Se llama ordinariamente util, lo que puede satisfacer las necesidades mas groseras, como lo
que puede procurarnos lo superfluo en la comida y la bebida, o el lujo en nuestro vestido, en
nuestros muebles, y la prodigalidad en los festines. Yo no veo, sin embargo, por qué no se pone

170



entre las cosas utiles igualmente todo o que nos hacen desear nuestros mas vivos sentimientos.
Si se estima todo sobre esta base, el que no tiene otra guia que el interés personal, no sera
jamas un hombre con quien se pueda razonar sobre las cosas que exigen un gusto delicado.
Para este hombre una gallina valdra ciertamente mas que un papagayo, una olla de hierro mas
gue un vaso de porcelana, un labrador mas que todas las cabezas sabias del mundo, y tendra
como una gran falta el darse tanto trabajo para descubrir la distancia de las estrellas fijas, como
por no haber hallado el mejor medio de servirse de la carne. jMas qué locura discutir aqui,
puesto que nuestros sentimientos no se conforman, y es imposible ponerlos de acuerdo! Sin
embargo, no es el hombre, por groseros y vulgares que sean sus sentimientos, el que no puede
apercibirse de que los encantos y goces de la vida; los menos indispensables en apariencia,
atraen casi todos nuestros cuidados, y que si queremos excluirlos, casi todos nuestros esfuerzos
serian sin motivo y sin objeto. Del mismo modo no hay nadie bastante grosero para no presentir
gue una accién moral, al menos en otro, nos atraera tanto mas cuanto sea desinteresada, y
cuanto sus motivos sean mas nobles.

Cuando yo observo alternativamente la parte noble y la débil del hombre, me repruebo a mi
mismo de no poderme colocar bajo el punto de vista en que se ven armonizarse estos contrastes,
de manera que den un caracter imponente al gran cuadro de la naturaleza humana. Porque yo
no ignoro que las posiciones mas grotescas, referidas al gran plan de la naturaleza, no pueden
causar mas que una noble impresion, aunque tengamos la vista muy corta para recibirlas bajo
este respecto. Sin embargo, para tirar un golpe de vista rapido sobre este plan, yo creo poder
agregar las observaciones siguientes. Aquellos de entre los hombres que obran conforme a
principios, son poco numerosos, y esto es un bien en definitiva, porque es facil extraviarse en
estos principios, y el dafo que de esto resulta, es tanto mayor, cuanto los principios son mas
generosos, Yy la persona que somete a ellos su conducta es mas constante. Los que obedecen a
buenas inclinaciones, son mas numerosos, y esto es excelente, aunque no se pueda casi hacer
de ello un mérito para los individuos; porque si estos instintos virtuosos engafian alguna vez,
atestiguan el uno en el otro, el gran objeto de la naturaleza, como los otros instintos que dirigen
tan regularmente el mundo animal. Los que tienen siempre ante los ojos su querido yo, y refieren
a él todos sus esfuerzos, y para el que el interés personal es un gran eje alrededor del cual
quisieran hacer girar todo, son los mas numerosos; y no se puede en esto tener nada mas
ventajoso, porque estos son los mas activos, los mas arreglados y los mas prudentes. Dan a todo
la consistencia y la solidez, concurriendo, sin quererlo, a la utilidad general, y suministrando los
materiales y los fundamentos sobre los cuales almas mas delicadas pueden esparcir la belleza y
la armonia. En fin, el amor del honor estda en todos los corazones, aunque diversamente
distribuido, lo que debe dar al conjunto una belleza arrebatadora. Porque aunque la ambicién
sea una locura, cuando se hace de ella la regla unica a la cual se refieren todas sus demas
inclinaciones, ello es, sin embargo, excelente como mévil auxiliar. En efecto, obrando en este
gran teatro conforme a sus inclinaciones dominantes, cada uno obedece al mismo tiempo a un
movil secreto que le lleva a colocarse en un punto de vista extrafio, para poder juzgar la
impresion que su conducta debe producir sobre los demas. Asi es, que los diversos grupos se
reuniran en un cuadro de un magnifico efecto, en donde la unidad reine en medio de la variedad,
y en cuyo conjunto sobresalgan la belleza y la unidad de la naturaleza humana.



Tercera seccion




De la diferencia de lo sublime y de lo bello en la
relacion de los sexos

El primero que comprendi6é todas las mujeres bajo la denominacion de bello sexo, quiso
quiza decirles algo lisonjero, mas sin duda lo encontr6 mas justo que lo creia él mismo. Porque
sin considerar que su figura es en general mas fina, sus rasgos mas delicados y mas dulces, su
fisonomia mas significativa y de mas atractivo en la expresion de la amistad, de la broma y de la
afabilidad que entre los hombres, y sin hablar de esta virtud magica y secreta por la cual nos
disponen y nos apasionan para juzgarlas de una manera favorable, se nota principalmente en el
caracter de este sexo rasgos particulares que lo distinguen claramente del nuestro, y que son
principalmente notados con el sello de la belleza. De otro lado, nosotros podriamos reivindicar la
denominacion de sexo noble, si no fuera deber de un noble caracter él rechazar los titulos de
honor, y querer mejor darlos que recibirlos. Esto no significa que se deba entender por esto que a
la mujer falten cualidades nobles, o que el hombre no pueda tener ninguna especie de belleza;
al contrario, se quiere que cada sexo reuna estos dos géneros de cualidades, mas de tal suerte,
que en la mujer todas las otras ventajas concurran a revelar el caracter de la belleza, al cual
debe referir todo lo demas; mientras que por el contrario, lo sublime debe ser el signo
caracteristico del hombre, y dominar visiblemente todas sus cualidades. Tal es el principio que
debe dirigir todos nuestros juicios, sean de censura o de elogio, sobre los dos sexos; el mismo
que hay que tener en cuenta en toda educacidn, en todo esfuerzo emprendido para conducir el
uno al otro a su perfeccion moral, si no se quiere borrar enteramente esta diferencia halagliefa
que la naturaleza ha puesto entre ellos. Porque no basta representarse que hay criaturas
humanas ante nuestra vista; no se debe olvidar que estas criaturas no son todas del mismo
género.

Las mujeres tienen un sentimiento innato y poderoso por todo lo que es bello, elegante y
adornado. Ya en la infancia aman ellas la compostura. Son propias y muy sensibles para todo lo
que puede causar gustos. La lisonja les agrada, y se les puede entretener con bagatelas, con tal
de que estén alegres y contentas. Tienen, desde muy temprano, maneras modestas; saben darse
un aire fino, y poseerse por si mismas en una edad en que la juventud mas elevada del otro sexo
es todavia intratable, torpe y embarazada. Tienen mucha simpatia, bondad y compasion.
Prefieren lo bello a lo util: asi son voluntariamente econdmicas para lo superfluo de sus gastos
de manutencion, con el fin de poder gastar mas en su toilette y compostura. Son muy sensibles a
la mas pequefia ofensa, y muy habiles para notar la mas ligera falta de atencién y de estima. En
una palabra, representan en la naturaleza humana el predominio de las bellas cualidades sobre
las nobles, y sirven aun para civilizar al sexo masculino.

Se me dispensara, asi lo espero, de la enumeracion de las cualidades de los hombres
analogas a las de que he hablado, y nos contentaremos con considerarlas, refiriendo las unas a
las otras. «El bello sexo tiene tanto espiritu como el sexo masculino, pero es del bello espiritu,
mientras que el nuestro es un espiritu profundo, expresion idéntica a la de lo sublime.»

Es propio de las acciones bellas indicar una gran facilidad, y parecer que se han ejecutado
sin ningun trabajo; al contrario, grandes esfuerzos, dificultades enormes, excitan la admiracion y
pertenecen a lo sublime. Profundas reflexiones, una contemplacion larga y sostenida son nobles,
pero dificiles, y no convienen casi a una persona cuyos encantos naturales no nos deban dar
otra idea que la de la belleza. Estudios fastidiosos, penosas investigaciones, por lejos que una
mujer las lleve, borran las ventajas propias de su sexo; podra muy bien llegar a ser, a causa de la
rareza del hecho, el objeto de una fria admiracién, mas también comprometera en esto sus
encantos, que le dan tan gran poder sobre el otro sexo. Una mujer que tiene la cabeza llena de
griego, como madama Dacier, o que emprende sabias disertaciones sobre la mecanica, como la
marquesa del Chatelet, haria muy bien en llevar barba, porque esto expresaria quiza todavia mas
bien el profundo saber que la ambicién. El bello espiritu escoge por objeto todo lo que toca a los
sentimientos mas delicados; abandona las especulaciones abstractas y los conocimientos utiles
pero aridos para el espiritu laborioso, solido y profundo. Asi las mujeres no aprenderan la
geometria; ellas no sabran del principio de la razén suficiente o de las ménadas mas que lo que



les sea necesario para sentir el chiste esparcido en las satiras de los pequefios criticos de
nuestro sexo. Las bellas pueden dejar turnar los torbellinos de Descartes, si inquietarse, cuando
aun la amable Fontanelle querria acompafarlos en medio de los planetas. Ellas no perderan
nada del poder de sus encantos, por ignorar todo lo que Algarotti se ha tomado el trabajo de
escribir para las mismas sobre las fuerzas atractivas de la materia conforme al sistema de
Newton. En la historia, ellas no se llenaran la cabeza de batallas, y en la geografia de plazas
fuertes; porque les conviene tan poco sentir el viento del candén, como a nosotros sentir el
almizcle.

Se dira que por una astucia maliciosa, los hombres quieren inspirar al bello sexo este mal
gusto. Porque sintiendo bien su debilidad para con los encantos naturales de este sexo, y
sabiendo que una sola mirada maligna les turba mucho mas que la cuestién mas dificil, saben
también que, desde que las mujeres siguen este gusto, encuentran su superioridad y adquieren
una ventaja que muy dificilmente habrian obtenido sin eso, la de halagar con una generosa
indulgencia la sensibilidad de su vanidad. El objeto de la ciencia de las mujeres es
principalmente la especie humana, y en ella el hombre en particular. Su filosofia no es razonar,
sino sentir. Es necesario no perder de vista esta verdad, si se quiere darles ocasion a mostrar su
bella naturaleza. No se debe pretender desenvolver su memoria, sino sus sentimientos morales,
y esto, no por medio de reglas generales, sino por el resultado de acciones particulares, sobre
las cuales se apelara a su juicio. Los ejemplos sacados de la antiguedad y que muestran la
influencia que el bello sexo ha ejercido en los negocios del mundo, las diversas condiciones que
le han dado los hombres en otros siglos y en paises extranjeros, el caracter de los dos sexos
cuando se traduce en estos ejemplos, el gato variado de los placeres, he aqui su historia y su
geografia. Es bello hacer agradable a una mujer la vista de un mapa que represente el globo
terrestre o las principales partes de la tierra. Se consigue esto, poniéndolo ante sus ojos,
describiéndole los diversos caracteres de los pueblos, la variedad de sus gustos y de sus
sentimientos morales, principalmente si se muestra la influencia sobre las relaciones de los
sexos entre si, y si se agrega a esto algunas simples explicaciones sacadas de la diferencia de
los climas, y de la libertad o de la esclavitud de estos pueblos. Importa poco que sepan o ignoren
las divisiones particulares de este pais, su industria, su poder o su soberano. Del mismo modo,
del sistema del mundo no se cuidan de saber mas que lo que les es necesario para ser atraidas
por el espectaculo del cielo en una bella soirée, es decir, para comprender de alguna manera
que existen todavia otros mundos y otras bellas criaturas. Los sentimientos de las pinturas
expresivas, el de la musica, no de aquella que muestra el arte, sino de la que atrae, todo esto
depura y eleva el gusto de este sexo, y se halla siempre ligado a emociones morales. Nunca
para las mujeres instruccion fria y especulativa; siempre sentimientos, segun comprendo de los
gue mas convengan lo posible al bello sexo. Mas una instruccion de esta naturaleza es rara,
porque exige talento, experiencia y un corazon lleno de sentimiento, y las mujeres pueden
excederse en toda esta instruccidén, porque saben muy bien formarse por si mismas sin estos
auxilios.

La virtud de las mujeres debe ser bella!’?; la de los hombres noble. Las mujeres evitan el
mal, no porque es injusto, sino porque es fastidioso, y las acciones virtuosas son para ellas
acciones moralmente bellas. No les hablemos de necesidad, de deber, de obligacion. Soportan
dificilmente las 6rdenes y toda violencia brutal. No hacen mas que lo que les agrada, y el arte
consiste en hacer el bien agradable. Yo casi no creo que el bello sexo se conduzca por
principios y no quiero ofenderle con esto, porque los principios son extremadamente raros aun
en los hombres. Asi, la Providencia puesto en su corazén sentimientos buenos y benévolos, un
sentimiento delicado de buena educacion y un alma complaciente. Mas no les pidais sacrificios y
grandes esfuerzos sobre si mismas. Un esposo no debe decir jamas a su mujer que expone una
parte de su fortuna por un amigo. ;Por qué ha de encadenar su humor amable y gracioso,
cargando su espiritu con el peso de un secreto importante, del que debe ser el guardador?
Muchas debilidades de las mujeres son, por decirlo asi, bellos defectos. La ofensa o la desgracia
llena su alma tierna de pena. El hombre no debe jamas derramar mas que lagrimas generosas;
las que le hacen esparcir el sufrimiento o los reveses de la fortuna le hacen despreciable. La
vanidad que se refiere de tan diversas maneras al bello sexo, es, si se quiere, un defecto, mas es
al menos un bello defecto. Porque sin hablar de la contrariedad que experimentarian los
hombres que quisieran adular tanto a las mujeres, si no estuviesen dispuestas a recibir bien sus



propdsitos, esta inclinacién anima todavia sus encantos. Ella las lleva a concederse gracias y
una buena subsistencia, a dejar obrar libremente la vivacidad de su espiritu, a brillar y realzar su
belleza con todo lo que la moda inventa continuamente. No hay nada en esto de ofensa para los
demas; se halla aqui, por el contrario, cuando en ella preside el buen gusto, tanto placer, que es
estar mal aconsejado censurarlas con aspereza. Una mujer que sobre este punto es demasiado
ligera y demasiado frivola, se llama una loca, y este epiteto no encierra un reproche tan duro
como cuando se aplica al hombre, cambiando la desinencia, hasta tal punto que entre dos
personas que se entienden bien, expresa alguna vez una adulacion familiar. Si la vanidad es un
defecto, que entre los hombres merece que se le excuse, el orgullo, no es solamente vituperable,
como entre los hombres en general, sino que desfigura enteramente el caracter de su sexo;
porque este vicio estupido y fastidioso es completamente opuesto a los modestos y seductores
encantos. Una persona que tiene este defecto esta n una posiciéon dificil; es necesario que
consienta en ser juzgada severamente y sin indulgencia; porque cualquiera que pretende gozar
de una gran consideracion, dispone al vituperio a todos los que le rodean. El descubrimiento del
menor defecto da a todos una verdadera alegria, y el epiteto de loca pierde aqui su significacion
dulce. Es necesario distinguir bien la vanidad del orgullo. La vanidad busca los sufragios, y
honra en cierto modo a estos junto a los que se toma este trabajo; el orgullo se cree ya en plena
posesion, y como no se esfuerza en obtenerlos, no obtiene ninguno. Si una sola parte de
vanidad no dafa en nada a una mujer a los ojos de los hombres, al contrario, cuando es mas
visible, lleva la division al bello sexo. Las mujeres se juzgan entonces entre si muy severamente,
porque los encantos de la una parecen oscurecer los de la otra, y las que tienen grandes
pretensiones de hacer conquistas son rara vez amigas, en el verdadero sentido de la palabra.

No hay nada mas opuesto a lo bello que lo que inspira el disgusto, como no hay nada mas
distante de lo sublime que lo ridiculo. Asi no se puede hacer un ultraje mas sensible a un hombre
que tratarle de loco, y a una mujer que hallarla repugnante. El Espectador inglés sostiene que no
hay reproche mas fastidioso para un hombre que el de embustero, y para una mujer que el de
impudica. Yo no discuto el valor de esta opinion, para juzgarla segun la severidad de la moral. La
cuestion aqui no es saber lo que merece en si el mayor vituperio, sino lo que resiente en el
hecho con mayor fuerza. Por lo que yo pregunto a cada uno de mis lectores, si colocandose con
el pensamiento en un caso semejante, no percibe mi advertencia. Ninon de Lenclos no tenia la
menor pretension acerca de la castidad, y sin embargo, se hubiera ofendido altamente si uno de
sus amantes hubiese mostrado la menor repugnancia a su persona. Se sabe la suerte cruel que
experimenté Monadelschi por una expresion ofensiva de este género sobre una princesa que no
queria, sin embargo, pasar por una Lucrecia. Es insoportable no poder hacer el mal aun cuando
se quisiera, puesto que renunciando a él no se practica mas que una virtud muy dudosa.

Una cosa sirve para apartar las mujeres cuanto sea posible de todo lo que pueda inspirar
disgusto, es el amor de la limpieza, que conviene por otra parte a todos los hombres, pero que
debe ser mirada como una de las primeras virtudes del bello sexo; las mujeres no pueden casi
llevarla muy lejos, mientras que entre los hombres excede alguna vez la medida, y viene a ser
entonces algo insipido.

El pudor es un secreto del cual se sirve la naturaleza para poner limites a una inclinacion
indomable, que provocada por el grito de la naturaleza, parece conformarse con las buenas
cualidades morales, aun cuando se descarte de ellas. Es, pues, muy necesario como
suplemento de los principios, porque no hay inclinacién que haga sofistas mas habiles para
inventar complacientes principios. Ella sirve aun para correr un velo misterioso sobre los
designios mas legitimos y mas importantes de la naturaleza, por temor de que un conocimiento
demasiado grande de estos, no nos inspire el disgusto o al menos la indiferencia por el objeto
final de una inclinacién sobre la cual descansan las mas delicadas y vivas de la naturaleza
humana. Esta cualidad es principalmente propia del bello sexo y le sienta perfectamente. Asi es
una despreciable groseria el que se intente embarazar o fastidiar la tierna modestia de las
mujeres con esta especie de lisonjas de mal tono que se llama obscenidad. Como a pesar de
que se den vueltas cuanto se quiera alrededor del secreto de la naturaleza, la inclinacion que
nos arrastra hacia el otro sexo es, en definitiva, la causa de los encantos que en él hallamos, y
como la mujer es siempre, como mujer, el agradable sujeto de un entretenimiento, en donde
respiran dulces costumbres, he aqui por qué sin duda hombres, por lo demas amables, toman de
tiempo en tiempo la libertad de hacer entrever a través de sus maliciosas lisonjas, finas



alusiones que les merecen el titulo de malignos, y puesto que no ofenden con miradas
demasiado curiosas y no piensan en herir la estima, creen tener el derecho de tratar de mojigata
a la persona que las recibe con aire frio y de desprecio. Yo no hablo de esta malicia mas que
porque se la considera como un sello determinado de buena sociedad, y que en el hecho se ha
gastado en ella hasta aqui mucho espiritu; en cuanto al juicio que debe llevar una moral severa,
no es el lugar a propdsito de esta cuestidn, puesto que hablando del sentimiento de lo bello, yo
no tengo que considerar ni explicar mas que apariencias.

Las cualidades nobles de este sexo, que sin embargo, como lo hemos hecho notar, no
deben jamas hacer despreciable el sentimiento de lo bello, no se anuncian nunca mas clara y
seguramente que por la modestia, especie de simplicidad y de ingenuidad noble. Se ve brillar
una tranquila benevolencia y una estima para los demas, acompafiadas de una noble confianza
en si y de una justa apreciacion de su persona, que se halla siempre en un caracter sublime.
Como este feliz acuerdo seduce por su encanto, inspirando y ordenando la estima, pone todas
las demas cualidades brillantes al abrigo de la malignidad del vituperio y la burla. Las personas
dotadas de tal caracter, tienen también un corazén formado para la amistad, disposicion que no
se sabria estimar demasiado entre las mujeres, porque es muy rara, aunque tenga en esto un
gran encanto.

Cuando nuestro objeto es juzgar sentimientos, no podemos saber, a pesar de explicar tanto
como sea posible la diferencia de las impresiones que hacen sobre los hombres, la figura y los
rasgos del bello sexo. Todo este encanto descansa en el fondo sobre la inclinacién que nos lleva
hacia él. La naturaleza prosigue su gran designio, y todas las delicadezas que a ella se juntan y
que parecen separarse tanto como ellas quieren, no son mas que accesorios de ella, y derivan
en definitiva todo su encanto del mismo origen. Un gusto bueno y verdadero, que esta siempre
determinado por esta inclinacion, no sera mas que débilmente atraido por los encantos de la
conversacion, sefas del semblante, los ojos, etc., en una mujer, y como no ve en ella mas que el
sexo, trata ordinariamente la delicadeza de los demas de pura burla.

Aunque este gusto no sea delicado, no es, sin embargo, para despreciarlo. Porque, gracias
a él, es como la mayor parte de los hombres obedece de una manera sencilla y segura a la gran
ley de la naturaleza!”3. Por esto es por lo que se forman la mayor parte de los matrimonios, al
menos en la clase mas laboriosa de la sociedad, y cuando un hombre no tiene la cabeza llena
de aires encantadores y lisonjeros, de miradas apasionadas, de noble talante, etc., y cuando no
comprende nada de todo esto, no atiende mas que a las virtudes domésticas, la economia, etc., y
aun a la dote. En cuanto al gusto delicado, que exige que se haga una distincion entre los
encantos exteriores de las mujeres, se refiere a lo que hay de moral o de inmoral en la figura y en
la expresion del aspecto. Considerando los encantos de una mujer bajo este ultimo punto de
vista, se la podra llamar linda. Formas bien proporcionadas, rasgos regulares, una feliz armonia
del color de la tez y el de los ojos, estas son bellezas que agradan también en un ramillete de
flores y obtienen una fria admiracion. El aspecto mismo no dice nada, tiene bello el ser, lindo, y
no habla al corazén. Mas cuando la expresion de los rasgos, de los ojos o de la figura, es moral,
se reduce al sentimiento de lo sublime o al de lo bello. Una mujer en la que los atractivos de su
sexo hacen aparecer principalmente la expresion moral de lo sublime, se llama bella en el
verdadero sentido de la palabra; aquella cuya fisonomia o los rasgos del semblante tienen un
caracter moral que anuncia las cualidades de lo bello, es agradable; y si lo es en alto grado,
encantadora. La primera, bajo un aire tranquilo, en una doble apostura, y en miradas modestas,
deja traslucir el esplendor de un alma bella; una sensibilidad tierna, un corazén benevolente, se
juntan sobre su rostro y se amparan a la vez de la inclinacion y el respeto de nuestros corazones.
En los ojos alegres de la segunda, resplandecen la gracia, el espiritu, una fina molicie, una ligera
mofa y una frialdad simulada. Yo no quiero dejarme arrastrar demasiado lejos en el analisis de
este género, porque en semejante materia, el autor tiene siempre el aire de seguir su propia
inclinacién. Sin embargo, yo afadiria todavia que el gusto que tienen muchas damas por una tez
palida, pero sana, se explica muy facilmente. Es que en efecto, esta especie de tez, acomparia
comunmente a un caracter dotado de una sensibilidad mas profunda y mas tierna, lo que se
comprende en lo sublime, mientras que un color encarnado y floreciente anuncia mas bien un
caracter vivo y alegre; por lo que es mas lisonjero para la vanidad inspirar y encadenar, que
encantar y seducir. Puede haber en esto personas lindas, pero sin ningun sentimiento moral y sin
ninguna expresion; ellas no sabran ni inspirar ni encantar, si no es este el gusto sélido de que



hemos hablado, y al que ocurre alguna vez refinar y hacer una eleccién a su manera. Es una
desgracia que estas bellas criaturas caigan facilmente en el defecto del orgullo, cuando
consultan a su espejo que les muestra su belleza, y que carezcan de sentimientos delicados,
porque entonces consideran a todo el mundo indiferente a su vista, excepto la lisonja que tiene
sus aspectos y usa de artificio. Uno se explicara quiza conforme a estas ideas, los diversos
efectos que la figura de una mujer produce sobre el gusto de los hombres. Yo no hablo de lo que
en estos efectos toca demasiado cerca al apetito del sexo, ni de lo que es susceptible de
conformar con esta idea particular, de voluptuosidad de que se envuelve el sentimiento de cada
uno, porque esto sale de la esfera de su gusto delicado. Quiza Mr. de Buffon, tenga razon al
suponer que la figura que hace sobre nosotros la primera impresion, en el tiempo en que la
inclinacion por el sexo es todavia nueva y empieza a desenvolverse, venga a ser como el tipo, al
cual, en lo sucesivo, deberan referirse mas o menos todas las demas figuras de las mujeres, para
excitar en nosotros estos caprichosos deseos que nos fuerzan, a pesar de la groseria de esta
inclinacion, a escoger entre diversos objetos. En cuanto al gusto mas delicado, yo sostengo que
todos los hombres juzgan poco mas o menos de una manera uniforme esta especie de belleza
que hemos llamado linda figura, y que mas alla no sean las opiniones tan opuestas como
comunmente se cree. Las circasianas y las georgianas han parecido siempre muy lindas a los
europeos que han viajado por su pais. Los turcos, los arabes y los persas, deben tener el mismo
gusto, puesto que ellos estan muy deseosos de embellecer su poblacion con la mezcla de tan
bella raza, y se nota que esto ha salido bien realmente a |la raza persa. Los mercaderes del
Indostan, no dejan de sacar un gran provecho del detestable comercio que hacen de estas bellas
criaturas, llevandolas a las personas ricas y regaladas de su pais; y se ve que cualquiera que
sea la diferencia que presenten los caprichos del gusto en estas deferentes comarcas, la que ha
sido una vez reconocida en la una como superiormente linda, lo sera también en todas las
demas. Mas si en el juicio que se forma sobre |la delicadeza de una figura, se hace entrar la
expresion moral de los atractivos, entonces el gusto variara entre los hombres, segun sus
sentimientos morales, o segun las diferentes significaciones que puedan hallar para la figura. Se
ven muchas veces figuras, que al primer aspecto no hacen un gran efecto, porque no son
completamente lindas, pero que desde que comienzan a agradar, gracias a un mas intimo
conocimiento, parecen cautivar mucho mas y embellecerse continuamente, mientras que por el
contrario, una linda figura que se ofrece al primer golpe de vista, se mira en lo sucesivo con mas
frialdad. Esto viene sin duda de que los atractivos morales, desde que son sensibles, encadenan
mas, y como los sentimientos morales necesitan una ocasion para producirse y mostrarse, cada
descubrimiento de un nuevo encanto de este género, nos hace sospechar bien de otros todavia,
mientras que los placeres que no se ocultan, cuando han producido una vez todo su efecto, no
pueden en lo sucesivo impedir la curiosidad amorosa de enfriarse y de cambiarse
insensiblemente en indiferencia.

He aqui una nota que se presenta muy naturalmente en medio de estas observaciones. El
sentimiento completamente simple y grosero del apetito del sexo, conduce ciertamente, de la
manera mas directa, a algun objeto de la naturaleza, y ejecutando su orden, es propio para hacer
los individuos dichosos sin rodeo; mas a causa de su universalidad, degenera facilmente en
libertinaje y desorden. De otro lado, un gusto mucho mas delicado sirve ciertamente para quitar
su groseria a una inclinacién impetuosa, y restringiéndolo a un numero muy pequefio de objetos,
a darle un caracter de moralidad y de urbanidad, mas falta ordinariamente el gran objeto final de
naturaleza, y como exige y atiende mucho mas que tiene por costumbre dar, hace raramente
dichosas las personas que lo poseen. El primero de estos gustos es grosero, porque se reduce a
todos los individuos de un sexo; el segundo, es refinado, porque no se reduce propiamente a
ninguno: no se ocupa mas que de un objeto que se crea la imaginacion, y que adorna de todas
las nobles y bellas cualidades que la naturaleza reune rara vez en una sola persona, y que mas
raramente todavia ofrece a aquél que podria apreciarlas y fuera digno de tal posesion. He aqui
por qué se aplaza el matrimonio; por qué se renuncia a él por completo, o lo que es quiza peor
todavia, por qué se arrepiente amargamente cuando se ha hecho una eleccion que no llena el
objeto, porque ocurre algunas veces como al cojo de Esopo que encuentra una perla, cuando un
grano de arena hubiera llenado mejor su objeto.

Podemos notar aqui, en general, que por muy atractivas que quedan ser las impresiones de
un gusto delicado no se debe emprender, sin embargo, el refinarlo mas que con precaucién, si



no se quiere, atribuyéndole un encanto excesivo, prepararse un origen de pesares y de males.
Por poco que la cosa me parezca practicable, yo propondria voluntariamente a las almas nobles
depurar este gusto en lo posible, en todo lo que toca a sus propias cualidades o sus propias
acciones, pero dejarle en su simplicidad relativamente a sus goces, o0 a lo que expresan de otros.
Si pudiera ser asi, ellas se harian dichosas, y los demas con ellas. No se debe jamas olvidar que
en cualquier cosa que esto sea, no se debe jamas fundar muy grandes esperanzas sobre la
dicha de la vida y la perfeccion de los hombres, porque el que no cuenta mas que sobre lo
mediano, tiene la ventaja de ser rara vez defraudada su esperanza por los acontecimientos,
mientras que es alguna vez sorprendido por perfecciones inesperadas. La edad, este gran
enemigo de la belleza, amenaza todos estos atractivos, y cuando el orden natural se sigue, es
necesario que las cualidades sublimes y nobles tomen poco a poco el puesto de las bellas
cualidades, con el fin de que, a medida que la persona cese de ser amable, adquiera siempre
nuevos derechos al respeto. Es a mi entender, en una bella simplicidad relevada por un
sentimiento delicado por todo lo que es de atractivo y noble, en lo que deberia consistir toda la
perfeccion del bello sexo en la flor de la edad. Cuando la pretension a los atractivos viene a
debilitarse insensiblemente, la lectura de los libros, el desenvolvimiento del espiritu podria poco
a poco dejar a las musas la plaza poco ha ocupada por las gracias, y el marido deberia ser el
primer sefior. Sin embargo, aun cuando llegue esta época de la vejez, tan terrible para todas las
mujeres, pertenecen todavia al bello sexo, y se descomponen por si mismas, cuando,
desesperando de poder sostener por mas tiempo este caracter, se entregan a un humor
fastidioso y adusto. Una persona de cierta edad, que muestra en sociedad un aire dulce y
amistoso, cuya afabilidad es mezclada de gracia y de razén que favorece con urbanidad las
diversiones de la juventud en las que no toma parte, y que llamando su atencion principalmente,
muestra el contento que experimenta con la alegria que la rodea, tal persona es todavia algo mas
fina y mas delicada que un hombre de la misma edad, y quiza sea mas amable que una joven,
aunque en otro sentido. Se podria muy bien reprochar de un poco, de demasiada misticidad a
este amor platénico que preconizaba un antiguo filésofo, cuando decia del objeto de su
inclinacion. Las gracias residen en sus arrugas, y mi alma parece procurar sobre mis labios
cuando bajo su boca marchite; mas tales pretensiones son impropias de esta edad. Un viejo que
hace de amador es un viejo fatuo, y en el otro sexo estas especies de pretensiones excitan el
disgusto. Si nosotros no nos comportamos con urbanidad no debe tomarse esto de la naturaleza,
sino del desarreglo de nuestra voluntad.

Con el fin de no perder de vista mi texto, quiero presentar todavia algunas consideraciones
sobre la influencia que los dos sexos pueden ejercer el uno sobre el otro, embelleciendo o
ennobleciendo sus sentimientos. Las mujeres tienen un sentimiento particular por lo bello, por
relaciéon a lo que se refiere a ellas mismas, y por lo noble, en lo que debe esperarse de los
hombres. Los hombres, por el contrario, tienen un sentimiento decidido por lo noble, que
conviene a sus cualidades, y por lo bello, en lo que se debe esperar de las mujeres. De aqui
debe resultar que el objeto de la naturaleza es dar al hombre mas nobleza todavia, y a la mujer
mas belleza por la inclinacién mas reciproca de los dos sexos. Una mujer no se inquieta casi por
no poseer ciertos conocimientos elevados, por ser timida y poco propia para los asuntos
importantes, etc., etc., es bella y seductora, y esto basta. Al contrario, ella exige todas estas
cualidades del hombre, y la sublimidad de su alma no se revela mas que por la estima que sabe
hacer de sus nobles cualidades, cuando las halla en él. ; Cémo, sin esto, tantos hombres tan
feos, a pesar de su mérito, vendrian a enlazarse a mujeres tan lindas y tan seductoras? El
hombre, al contrario, es mucho mas exigente en la parte de atractivos o de la belleza de la mujer.
La delicadeza de sus rasgos, su ingenuidad graciosa y su seductora amabilidad la indemnizan
de la falta de lectura y otros defectos que él mismo debe reparar por sus propios talentos. La
vanidad y la moda pueden muy bien dar a estas inclinaciones naturales una falsa direccion, y
hacer de un hombre un pequerio sefior, y de una mujer una pedante o una amazona; mas la
naturaleza busca siempre el reducirnos a ella. Se puede juzgar, conforme a esto, cuanto podria
contribuir la inclinacion que tenemos por las mujeres a ennoblecernos, si en lugar de una
instruccion arida, se desenvolviese en ellas desde muy temprano el sentimiento moral, a fin de
hacerlas capaces de sentir lo que conviene a la dignidad y a las cualidades sublimes del otro
sexo, y prepararlas con esto a mirar con desprecio los raros melindres, y a no dirigirse a ninguna
otra cualidad que el mérito. Es cierto también que el poder de los encantos ganaria con esto en



general; porque vemos que el embellecimiento que producen no obra mas que sobre almas
nobles; las demas no son bastante delicadas para experimentarlo. De una insensibilidad de este
género es de la que se lamentaba el poeta Siménides cuando invitado a mostrar sus bellos
cantos a los de Tesalia, respondié: Estas gentes son demasiado tontos para dejarse engafiar por
un hombre como yo. Por otra parte, se ha observado ya que uno de los efectos de la sociedad, es
hacer las costumbres de los hombres mas dulces, sus maneras mas elegantes y mas corteses,

su sustentacion mas esmerada; pero esto no es mas que una ventaja accesoria!’*. Lo esencial
es que el hombre como hombre, y la mujer como mujer, vengan a ser mas perfectos, es decir,
que la inclinacion que tienen los dos sexos obre conforme al voto de la naturaleza, de manera
que haga mas nobles todavia las cualidades del uno, y mas bellas las cualidades del otro. Si los
dos llegan de este modo al mayor grado de perfeccion, el hombre entonces, confiado en su
mérito, podra decir a la mujer: aunque no me ames, yo te obligaré a estimarme;y la mujer, segura
del poder de sus encantos, podra decir al hombre: aunque no me estimes interiormente, yo te
obligaré sin embargo a amarme. A falta de semejantes principios, vemos hombres, para agradar,
tomar aires afeminados, y alguna vez también (aunque es menos frecuente), mujeres afectar un
aire varonil para inspirar la estima; pero se hace siempre muy mal lo que se hace contra el orden
de la naturaleza.

En la vida conyugal, un enlace intimo no debe formar en cierto modo mas que una sola
persona moral, animada y dirigida por la inteligencia del hombre y por el gusto de la mujer.
Porque no solamente se puede atribuir a aquel mas de esta penetracién que de la experiencia, y
a esta mas finura y precisién en el sentimiento, sino que también es lo propio de un noble
caracter colocar en la complacencia de un objeto amado el fin de sus esfuerzos; y de otro lado,
es propio de una bella alma buscar el contestar a tales intenciones con una amable
complacencia. Bajo este respecto, no tiene lugar ninguna lucha de superioridad, y alli donde se
levanta, es el signo seguro de un gusto grosero y de una union mal hecha. Desde que se trata
del derecho de mandar, todo el encanto de la unién esta ya perdido; porque como es la
inclinacion lo que debe formarla, esta ya a medio romper, cuando el deber comienza a hacerse
entender. Toda pretensiéon de la mujer a tomar un tono duro e imperioso, es odiosa; una
pretension semejante en el hombre, es baja y despreciable. Sin embargo, la sabia disposicion de
las cosas quiere que toda esta delicadeza, toda esta ternura de sentimiento, no tenga toda su
fuerza mas que al principio; en lo sucesivo, la costumbre y los asuntos domésticos la quitan
insensiblemente y la cambian en esta amistad familiar, en donde el gran arte consiste en
entretener todavia algun resto del primer sentimiento, a fin de que la indiferencia y la saciedad,
no quiten todo el placer que se hubiera prometido al formar tal unién.



Cuarta seccion




De los caracteres nacionales en sus relaciones
con los diversos sentimientos de lo sublime y de

lo belloﬂ.

Los italianos y los franceses, se distinguen principalmente, segun yo, entre todos los demas
pueblos de Europa, por el sentimiento de lo bello; los alemanes, los ingleses y los esparioles,
por el de lo sublime. En cuanto a la Holanda, es un pais en donde estos sentimientos delicados
se hacen notar poco. Lo bello por si solo es arrebatador, y nos atrae; o bien es alegre, y nos
encanta. La primera especie, tiene algo de sublime, y el espiritu, en el sentimiento que en él hay,
es pensativo y extasiado; en el sentimiento de la segunda, es alegre y gracioso. Por lo que la
primera especie, parece particularmente convenir a los italianos, y la segunda, a los franceses.
En el caracter nacional que expresa lo sublime, este es del género terrible y se inclina un poco a
lo extraordinario, o bien se tiene el sentimiento de lo noble, o bien todavia el de lo magnifico. Por
lo que yo creo atribuir el sentimiento de la primera especie a los espanoles; el de la segunda, a
los ingleses, y el de la tercera, a los alemanes. El sentimiento de lo magnifico no es original de
su naturaleza, como las otras especies de gusto, y aunque el espiritu de imitacién se acomoda a
todo otro sentimiento, es, sin embargo, mas llevado a lo sublime de efecto, porque el sentimiento
de este género de sublime no es propiamente mas que un sentimiento mixto, en donde entran a
la vez el de lo bello y el de lo noble, pero en donde cada uno de estos, considerado por si mismo,
siendo mas frio, el espiritu estda mas libre para seguir ciertos ejemplos, y necesita también de su
impulso. Entre los alemanes, el sentimiento de lo bello es, pues, menos vivo que en los
franceses, y el sentimiento de lo sublime menos vivo que en los ingleses; pero les convienen
mejor los casos en que estos dos sentimientos deben mezclarse; asi evitaran las faltas a que
pueden conducir la exageracién de cada una de estas dos especies de sentimientos.

Yo no haré mas que tocar ligeramente las artes y las ciencias, cuya eleccidn puede
confirmar el gusto que hemos atribuido a cada nacion. El genio italiano se distingue
principalmente en la musica, en la pintura, en la escultura y en la arquitectura. Todas estas bellas
artes son cultivadas en Francia con un gusto muy delicado, aunque la belleza sea de menos
atractivo. El sentimiento de la perfeccion poética u oratoria inclina mas hacia lo bello en Francia
y hacia lo sublime en Inglaterra. El chiste delicado, la comedia, la alegre satira, la jocosidad del
amor, un estilo facil y flexible, todo esto son cosas originales en Francia. Inglaterra, al contrario,
es el pais de los pensamientos profundos, de la tragedia, del poema épico, de los lingotes de oro
que bajo el laminador francés se transforman en hojas delgadas y ligeras. En Alemania, el
espiritu brilla aun a través de la locura. Era en otro tiempo chocante, pero gracias a los buenos
ejemplos y al buen sentido de la nacion, ha adquirido mas gracia y nobleza, aunque la primera
cualidad sea alli menos ingenua, y la segunda menos atrevida que en los dos pueblos de que
acabamos de hablar. El gusto de la nacidn holandesa por un orden minucioso y por una
elegancia que da mucho desasosiego y mucho embarazo, indica poca disposicion para estos
movimientos naturales del genio, cuya belleza seria sofocada por los cuidados de una timida
presuncidon. Nada puede ser mas opuesto a las artes y a las ciencias que un gusto extravagante,
porque este pervierte la naturaleza, que es el tipo de todo lo que es bello y noble: asi la nacién
espafola muestra poco gusto por las artes y las ciencias.

Las caracteres de las naciones se reconocen principalmente en sus cualidades morales; es
por lo que nosotros vamos a examinar, bajo este punto de vista, sus diversos sentimientos,

relativamente a lo sublime y a lo bello!’®.

El Espariol es serio, discreto y veridico. Hay en el mundo pocos comerciantes mas honrados
que los de Espafia. Tiene un espiritu arrogante, y prefiere las bellas acciones a las grandes.
Como en la composicién de su caracter se halla poca dulzura y benevolencia, es muchas veces
duro y aun cruel. El auto de fe no se ha sostenido tanto por la supersticion como por el gusto
extravagante de la nacién, que sellaba con el respeto y el temor el espectaculo de los

desgraciados cubiertos de figuras diabdlicas del Sambenito, y llevados a la hoguera que



alimentaba una barbara piedad. No se puede decir que los espafioles sean magnanimos o mas
amorosos que ningun otro pueblo, pero son lo uno y lo otro de una manera bizarra e inusitada.
Abandonar el arado y pasearse a lo largo de un campo con una gran espada y una capa hasta
que pase un extranjero, a bien en una lidia de toros, a donde asisten sin velo en este acto las
bellas del pais; indicar la soberana de su corazén por medio de un saludo particular, y después,
exponer su vida y su honor, luchando contra un animal feroz, estas son sus acciones
extraordinarias, raras y que se separan mucho de la naturaleza.

El italiano parece unir el sentimiento del espaniol al del francés; tiene mas sentimiento de lo
bello que el primero, y mas sentimiento de lo sublime que el segundo. Se puede, segun pienso,
determinar facilmente de esta manera los demas rasgos de su caracter moral.

El Francés tiene un gusto dominante por lo bello moral. Es gracioso, cortés y cumplido.
Concede muy pronto su confianza, desea agradar, muestra mucha desenvoltura en sociedad, y
la expresion de hombre o de dama de buen tono no se aplica propiamente mas que aquel que
posee el sentimiento de la urbanidad francesa. Sus sentimientos sublimes mismos, que son
numerosos, se hallan subordinados en él al sentimiento de lo bello, y no sacan su fuerza mas
que de su acuerdo con este ultimo. Desea mostrar su espiritu, y no tiene escrupulo en sacrificar
parte de la verdad a una agudeza u originalidad. Mas en los casos en que no puede emplear

ingenio!””, por ejemplo, en las matematicas y en las demas artes o en las otras ciencias
abstractas y profundas, muestra tanta penetracién y solidez como ningun otro pueblo. Una buena
palabra no tiene para él un valor pasajero, como en otra parte; se empefia en extenderla 'y aun en
conservarla en libros como un acontecimiento importante. Es ciudadano tranquilo, y se venga de
la opresion del gobierno por medio de la satira, o de discursos en el Parlamento, y cuando los
padres del pueblo han mostrado por este medio, segun su deseo, una bella apariencia de
patriotismo, todo concluye por un glorioso destierro o por canciones en su alabanza. El objeto a
que se refieren principalmente los méritos y las cualidades de los franceses, es la mujer'’8. Esto
no es que entre ellos sea mas amada o mas estimada que en otras partes, pero ella les da una
excelente ocasion de mostrar en todo su claridad, su espiritu, su amabilidad y sus buenas
maneras; por otra parte, las personas vanas de uno u otro sexo, no aman nunca mas que a si
mismas; las demas no son mas que un juguete para ellas. Sin embargo, como los franceses no
carecen de cualidades sino que estas cualidades no pueden ser excitadas en ellos mas que por
el sentimiento de lo bello, el bello sexo podria tener en Francia una influencia mas poderosa que
en otras partes sobre la conducta de los hombres, llevandoles a las nobles acciones, si se
piensa en levantar un poco esta direccién del espiritu nacional. Es enfadoso que no puedan
reinar.

El defecto a que se acerca mas el caracter de esta nacion, es la frivolidad, o para emplear
una expresion mas culta, la ligereza. Trata como un juego cosas importantes, y bagatelas como
cosas serias. El francés en su vejez canta todavia canciones jocosas, y se muestra en cuanto
puede galante cerca de las damas. Yo puedo invocar aqui en mi apoyo grandes autoridades en
la nacion misma de que hablo, y para colocarme al abrigo de toda recriminacién, me puedo
poner detras de un Montesquieu y de un d'Alembert.

El Inglés es frio al primer paso en sus resoluciones, e indiferente a la vista de un extranjero.
Es poco llevado a las pequefas complacencias; mas desde que viene a ser vuestro amigo, esta
dispuesto a haceros los mayores servicios. Se inquieta poco por parecer espiritual en sociedad,
o de mostrar en ella bellas maneras, pero es sensato y reposado. Es un mal imitador; no se
inquieta del juicio de otro, y no sigue mas que su propio gusto. En sus relaciones con las
mujeres, no tiene la galanteria francesa, pero les manifiesta mucha mas estima, y la lleva aun
quiza demasiado lejos, concediéndolas en el matrimonio una autoridad ilimitada. Es constante,
alguna vez hasta la obstinacién, atrevido y resuelto, muchas veces hasta la temeridad, y fiel a los
principios que le dirigen, casi siempre hasta la terquedad. Cae facilmente en la originalidad, no
por vanidad, sino porque se inquieta poco por otros, y no hace voluntariamente violencia a su
gusto por complacencia o por imitacion. Es por lo que se lo ama raramente tanto como al francés,
mas cuando se le conoce, se le estima ordinariamente bastante.

El Aleman tiene un sentimiento que tiene a la vez del de el inglés, y del de el francés, pero
parece referirse mas al primero, y la gran semejanza que tiene con el segundo, es artificial y
proviene de la imitacion. El enlaza felizmente el sentimiento de lo sublime al de lo bello, y
aungue no se iguale al inglés en el primero y al francés en el segundo, excede a los dos en lo



que de ambos toma. Muestra en el comercio de los hombres mas complacencia que el inglés, y
no se conduce en sociedad con una vivacidad tan agradable y con tanto espiritu como el francés,
muestra mas modestia y juicio. En amor, como en toda otra cosa, es bastante metdédico, y como
para él lo bello no va sin lo noble, es bastante frio para poder tener en cuenta consideraciones de
urbanidad, de punto y de dignidad. Asi la familia, el titulo y el rango, son para él en el amor, como
las relaciones civiles, cosas de grande importancia. Se inquieta mucho mas que los precedentes
del qué se dira, y si siente en si mismo el deseo de algun gran perfeccionamiento, esta debilidad
que le impide atreverse a ser original, aunque tenga todo lo que debe para ello, y este cuidado
exagerado de la opinion de otro, quitan toda consistencia a sus cualidades morales, haciéndolos
variables y dandoles un aire prestado.

El Holandés es naturalmente amigo del orden y del trabajo, y como no piensa mas que en lo
util, tiene poco gusto por lo que es bello o sublime en un sentido mas elevado. Un gran hombre,
para él, no significa otra cosa que un hombre rico; por amigos, entiende sus corresponsales, y
encuentra muy enojosa una visita que no le reporta nada. Contrasta con el francés y con el
inglés, y es en cierto modo un aleman muy flematico.

Si ensayamos aplicar estas notas a algun caso particular, por ejemplo, al sentimiento del
honor, hallaremos las diferencias siguientes en los caracteres de las naciones. El sentimiento del
honor es en el francés, vanidad'’®, en el espafiol, arrogancia'®®, en el inglés, soberbia'®!, en el

aleman, orgullo’®2, y en el holandés, presuncién’®. Estas expresiones parecen sinénimas al
primer aspecto, mas designan diferencias muy notables. La vanidad busca la aprobacion, es
veleidosa y variable, pero un exterior cortés. La arrogancia se atribuye toda especie de méritos
imaginarios, se cuida poco del voto de otro; sus maneras son duras e insolente. La soberbia no
es verdaderamente mas que la conciencia de su propio mérito, el cual puede muchas veces ser
real (y es porque se habla algunas veces de una noble soberbia, mientras que no se puede
atribuir a nadie una noble arrogancia, porque la arrogancia indica siempre una estima de si
mismo exagerada o falsa); el hombre soberbio se muestra a la vista de los demas indiferente y
frio. El orgullo es un compuesto de soberbia y vanidad'®*. Necesita homenajes; asi los titulos, la
genealogia y el fausto le convienen. El aleman tiene principalmente esta debilidad. Las
expresiones muy gracioso'8%, muy favorable'®, muy bien nacido'®’, todas las expresiones
enfaticas de este género hacen su lengua dura y embarazada, y destierran esta bella simplicidad
que otros pueblos pueden dar a su estilo. Las maneras del orgulloso en sociedad son
ceremoniosas. El hombre presuntuoso es un orgulloso que muestra claramente en su conducta
el poco caso que hace de los demas. Sus maneras son groseras. Este miserable defecto es
completamente opuesto a un gusto delicado, por lo que es evidentemente estupido; porque el
medio de satisfacer el sentimiento del honor, no es seguramente excitar en derredor de si el odio
y la mordiente satira, anunciando el desprecio de todo el mundo.

En amor, el aleman y el inglés tienen poco reparo, y su gusto no carece de delicadeza, pero
es principalmente bueno y verdadero. El italiano es en esto refinado, el espafol fantastico y el
francés curioso.

La religion de la parte del mundo que habitamos no viene de ningun gusto particular, sino
que tiene un origen respetable. Asi es, que solamente en los extravios en que caen los hombres
en materia de religiéon y en todo lo que verdaderamente le pertenece, es en donde podemos
hallar indicios de las diversas cualidades nacionales. Yo reduzco estos extravios a las ideas

generales siguientes: credulidad, supersticion, fanatismo e indiferencia®8. La credulidad es casi
siempre la herencia de la porcion ignorante de cada nacién, de todos aquellos en que se nota
apenas sentimiento delicado. La persuasién nace en ellos de la tradicion y del efecto exterior, sin
gue ningun sentimiento delicado contribuya a determinarla. Se hallan en el Norte pueblos
enteros de esta especie. La credulidad, cuando se junta a un gusto raro, viene a ser la
supersticién. Este gusto es, por lo mismo, un principio que nos lleva a creer facilimente!8®, y de
dos hombres de los que el uno estuviera poseido de este espiritu, mientras que el otro tuviera un
caracter mas frio y mas mesurado, el primero, aunque fuese superior al segundo por su
inteligencia, estaria, sin embargo, mucho mas dispuesto por su inclinacion dominante a creer
algo sobrenatural, que este ultimo, a quien no su naturaleza vulgar y flematica, sino su
penetracion, evita esta especie de extravio. El supersticioso se complace en colocar entre él y el
supremo objeto de nuestra veneracion ciertos hombres poderosos y maravillosos, gigantes de
santidad, por decirlo asi, a los que la naturaleza obedece, cuyas conjuraciones abren o cierran



las puertas del Tartaro, y que tocando el cielo con su cabeza, tienen, sin embargo, los pies en
este bajo mundo. Es por lo que las lumbreras de la sana razén hallan en Espafia grandes
obstaculos, no porque ellas hayan de disipar la ignorancia, sino porque hayan un gusto singular,
para el que lo natural es cosa vulgar, y que no creeria en el sentimiento de lo sublime, si el objeto
no fuera raro. El fanatismo es, por decirlo asi, una piadosa presuncion; nace de cierta soberbia y
de una confianza exagerada en si mismo, que hace que nos creamos acercarnos a la naturaleza
celeste y elevarnos por un vuelo maravilloso sobre el orden ordinario y prescrito. El fanatico no
habla mas que de inspiracién inmediata y de vida contemplativa, mientras que el supersticioso
hace votos ante las imagenes de los santos, grandes artifices de milagros, y pone su confianza
en ciertas ventajas imaginarias o inimitables de otras personas de su propia naturaleza. Los
extravios del sentimiento religioso, como hemos notado mas arriba, son indicios del sentimiento

nacional, y asi es que el fanatismo'®®, al menos en el tiempo anterior, se ha encontrado
principalmente en Alemania y en Inglaterra, como en desenvolvimiento exagerado de los nobles
sentimientos que pertenecen al caracter de estos pueblos. En general, cualquier impetuosidad
que muestre al pronto no es mucho menos dafiosa que la inclinacion a la supersticion, porque un
espiritu exaltado por el fanatismo se enfria poco a poco y concluye por recaer en su moderaciéon
ordinaria y natural, mientras que la supersticion echa insensiblemente profundas raices en un
natural apacible y pasivo, y quita al hombre encadenado toda vuelta a ideas menos peligrosas.
Por ultimo, un hombre vano y frivolo no tiene un vivo sentimiento de lo sublime, y su religion, falta
de toda emocidn, no es, las mas veces sino un asunto de moda, del cual se ocupa con la mayor
gracia posible, pero que le deja frio. Alli esta la indiferencia, a la cual el espiritu francés parece
principalmente inclinado. De esta indiferencia a la broma no hay mas que un paso, y bien
examinado en el fondo, se separa muy poco de un completo desistimiento.

Si echamos una rapida ojeada sobre las demas partes del mundo, hallaremos que el Arahe
es el mas noble de los Orientales, aunque su gusto degenere en rareza. Es hospitalario,
generoso y sincero, pero sus relatos, su historia y en general sus sentimientos se hallan
mezclados siempre con lo maravilloso. Su exaltada imaginacion le representa las cosas bajo
formas exageradas y raras, y la manera misma con que su religion se propago fue una maravilla.
Si los arabes son en cierto modo los espafioles del Oriente, los Persas son los franceses del
Asia. Son buenos poetas, corteses y de un gusto muy delicado. No se muestran muy rigurosos
observadores del Islamismo, y su caracter inclinado a la alegria les permite una interpretacién
bastante mitigada del Koran. Se podrian mirar los Japoneses como los ingleses de esta parte del
mundo, pero no se les parecen mas que por su constancia, que llevan hasta la mayor
obcecacion y por su valor y su desprecio de la muerte. Por lo demas, se hallan en ellos pocas
sefales de un sentimiento muy delicado. Los Indios tienen un gusto dominante por esta especie
de necedades que tocan en lo raro. Su religién consiste en necedades de este género. idolos de
una figura monstruosa, el inestimable diente del poderoso mono Hanumau, las penitencias que
contra la naturaleza imponen los faquires (especie de monjes mendicantes), etc., son de su
gusto. El sacrificio voluntario que las mujeres hacen de si mismas sobre la misma hoguera que
devora los restos de sus maridos, es una horrible extravagancia. Nada hay mas tonto ni mas
fastidioso que los cumplimientos prolijos y estudiados de los Chinos. Sus pinturas mismas son
raras y representan figuras extraordinarias y fuera de la naturaleza, tales, como no se reconocen

en el mundo. Tienen también necedades respetables, porque son de un uso'®! muy antiguo, y
ningun pueblo del mundo les aventaja en esto.

Los Negros de Africa no han recibido de la naturaleza ningun sentimiento que se eleve por
cima de lo insignificante. Hume desconfia que se le pueda citar un solo ejemplo de un negro que
haya mostrado talento, y sostiene que entre los miles de negros que se transportan lejos de su
pais, y de los que un gran numero han sido puestos en libertad, no se ha encontrado jamas uno
solo que haya producido algo grande en el arte, o en la ciencia, o en alguna otra noble
ocupacion, mientras que se ve a cada instante blancos elevarse desde las ultimas clases del
pueblo y adquirir consideracién en el mundo por talentos eminentes. Tan grande es la diferencia
que separa estas dos razas de hombres, tan distintas la una de la otra por las cualidades
morales como por el color. La religidn de los fetiches, tan extendida entre ellos, es una especie
de idolatria tan miserable y tan necia como no se creeria posible en la naturaleza humana. Una
pluma de ave, un cuerno de vaca, una concha, o toda otra cosa de este género, desde que ha
sido consagrada por algunas palabras, viene a ser un objeto de veneracion y se invoca en los



juramentos. Las negras son muy vanas, pero a su manera, y tan habladoras, que es necesario
separarlas a bastonazos.

Entre todos los salvajes, no hay pueblo que muestre un caracter tan sublime como los de
Ameérica del Norte. Tienen un vivo sentimiento del honor, y buscando para adquirirle, dificiles
aventuras a cien millas de su pais, tienen el mayor cuidado de no aparecer que lo borran, cuando
sus enemigos, tan crueles como ellos, buscan después de haberlos preso, arrancarles
imperceptibles suspiros con los mas crueles tormentos. El salvaje del Canada es por otra parte
sincero y recto. Sus amistades son tan extraordinarias y tan entusiastas como nunca se ha
referido desde los tiempos fabulosos. Es extremadamente fiero, siente todo el valor de la libertad,
y no sufre aun cuando se trate de su educacion, los procedimientos que le hacen sufrir una baja
sujecion. Probablemente es a los salvajes de este género a los que Licurgo dio leyes, y si se
hallara un legislador entre estas seis naciones, se veria formarse una republica espantosa en el
Nuevo Mundo. La empresa de los Argonautas difiere poco de las expediciones guerreras de
estos pueblos, y Jasén no tiene sobre Attaka-Kulla-Kulla mas que la ventaja de llevar un nombre
griego. Todos estos salvajes apenas tienen el sentimiento de lo bello en el sentido moral, y el
perddn generoso de una ofensa, esta noble y bella virtud, es una cosa enteramente desconocida
entre ellos; la miran, por el contrario, como una miserable flojedad. La bravura es el mayor mérito
del salvaje, y la venganza su mas dulce goce. Se halla entre los demas naturales de esta parte
del mundo pocas sefiales de un caracter inclinado a sentimientos mas delicados, y una apatia
extraordinaria es el caracter distintivo de esta especie de hombres.

Si consideramos las relaciones de los sexos entre si, en las diversas partes del mundo,
hallaremos que sélo el europeo ha hallado el secreto de adornar el amor con tantas flores y dar a
esta poderosa inclinacion tal caracter, que no solamente ha mostrado los encantos sino que a
esto ha juntado la mayor decencia. Los Orientales tienen sobre este punto el gusto mas falso. No
teniendo ninguna idea sobre lo bello moral que puede juntarse con esta inclinacion, pierden por
esto hasta el precio que pueda tener el placer de los sentidos, y sus harems son para ellos
fuentes de intranquilidades continuas. EI amor les hace cometer toda especie de necedades; la
principal es el cuidado que toman de asegurar la primera posesion de esta alhaja imaginaria,
gue no tiene precio mas que en tanto que se la destroza, y cuya existencia da lugar en Europa a
tan malas sospechas; emplean para conservarla los medios mas inicuos, y muchas veces los
mas vergonzosos. Asi las mujeres estan condenadas en este pais a una eterna cautividad:
esclavas cuando son hijas, vienen a serlo después de un marido muy inepto y siempre
sospechoso. En el pais de los Negros, se puede buscar otra cosa, que lo que se halla en efecto
en todas partes, es decir, el sexo femenino en la mas rigurosa esclavitud. Un infame es siempre
un sefior duro para los que son mas débiles que él; asi es que entre nosotros, tal hombre es un
tirano en su casa el que fuera de ella apenas se atreve a mirar a alguno, cara a cara. El padre
Labat refiere, que un carpintero negro, a quien habia reprendido la dureza de su conducta para
con su mujer, le contestd: «Vosotros, sabios, sois verdaderos locos porque comenzais por
conceder mucho a vuestras mujeres, y enseguida os quejais de que os hagan rodar la cabeza.»
Se podria creer que hay en esta respuesta algo que merezca reflexion, mas el gracioso era negro
de la cabeza a los pies, prueba evidente de que no sabia lo que decia. Entre todos los salvajes
no hay ninguno entre los que las mujeres gocen de mayor consideracion que los del Canada;
quizas excedan en esto a nuestro mundo civilizado. Esto no es que les hagan humildes visitas,
estas son alli cumplimientos. No. Ellas realmente mandan, se reunen y deliberan para los
negocios mas importantes de la nacion, sobre la paz y la guerra; envian después sus diputados
al consejo de los hombres, y ordinariamente su voz es la que decide; ellas tienen todos los
negocios domésticos sobre los brazos, y participan todavia de las fatigas de sus maridos.

Si echamos, por ultimo, una ojeada sobre la historia, veremos el gusto de los hombres,
semejante a Proteo, cambiar constantemente de forma. La antigledad griega y romana, da
sefales ciertas de un verdadero sentimiento de lo bello y lo sublime, en la poesia, en la
escultura, en la arquitectura, en la legislacion y aun en las costumbres. El gobierno de los
emperadores romanos, sustituye a la noble y bella sencillez de los antiguos tiempos, la
magnificencia y un fausto deslumbrador, como lo atestiguan los restos de la elocuencia y la
poesia, y aun la historia de las costumbres de esta época. Insensiblemente aun este resto de un
gusto delicado, se extinguia bajo las ruinas del Estado. Los barbaros, después de haber
afirmado su poderio, introdujeron cierto gusto depravado, que se llama gdético, y que cae en toda



especie de necedades. Se ve, no solamente en arquitectura, sino también en las ciencias y en
todas las cosas. Este sentimiento degenerado, una vez introducido por un falso arte, prefirié toda
forma a la antigua sencillez de la naturaleza, y cayd o en la exageracion o en la rareza. El vuelo
mas alto que tomd el genio humano para elevarse a lo sublime, no tendi6 mas que a lo
extraordinario. Se ven rarezas sorprendentes en religién y en el mundo, y muchas veces una
mezcla bastarda y monstruosa de estas dos especies de rarezas. Se ven monjes, un libro de
misa en una mano y un estandarte guerrero en la otra, dirigiendo tropas de victimas seducidas
hacia lejanas comarcas y una tierra mas santa de donde no deberian volver; guerreros
consagrados santificando con notas solemnes sus violencias y sus crimenes; y mas tarde una
especie singular de héroes fantasticos que se llamaban caballeros, corriendo después las
aventuras, los torneos, los duelos y las acciones romancescas. Durante este tiempo, la religién
asi como las ciencias fueron puros semilleros de miserables necedades, porque se nota que el
gusto no degenera ordinariamente en un punto, sin que todo lo que es del resorte de nuestros
sentimientos delicados muestre sefales evidentes de esta decadencia. Los votos de los
claustros transformaron una reunién de hombres utiles en numerosas sociedades de ociosos
trabajadores, que su género de vida hacia propios para inventar estas mil necedades
escolasticas que de alli se repartieron y acreditaron en todo el mundo. Por ultimo, sin embargo
de que por una especie de poligenesia el género humano se ha librado felizmente de una ruina
casi completa, vemos florecer en nuestros dias el gusto de lo bello y de lo noble, asi en las artes
como en las ciencias y en las costumbres, y no hay mas que desear, sino que el falso aparato,
que engafa tan facilmente, no nos separe ignorandolo, de la noble simplicidad, y principalmente
que los antiguos prejuicios no excedan siempre el secreto desconocido de esta educacién, que
consistiria en excitar desde muy temprano el sentimiento moral en el seno de todo joven
ciudadano del mundo, a fin de que toda delicadeza de su espiritu no se limite al placer ocioso y
fugitivo de juzgar con mas o menos gusto lo que pasa alrededor de nosotros.

FIN

notes




Notas a pie de pagina

! La filosofia de Kant, por M. Carlos Villers, es del afio 1801. En el mismo afio apareci6 el
Ensayo de una exposicion sucinta de la critica de la razon pura, por Kinker, traducida del idioma
holandés, y esta pequefia obra, notable por su claridad, aunque algo superficial, suministré a M.
de Tracy materia para una Memoria leida en el Instituto el 7 Floreal del afio X de la Republica, o
sea el 27 de Abril del afio 1802 (Memorias del Instituto nacional, ciencias morales y politicas,
tomo 1V, pag. 544). Es curioso ver como fue acogido Kant en Francia por el discipulo de una
escuela a quien él habia hecho tan cruda guerra en Alemania, y el que, muy potente todavia
entre nosotros a principios de este siglo, iba bien pronto a perder en dominacién y su crédito. M.
de Gerando acometié la empresa de bosquejar y criticar en su Historia comparada de los
sistemas de filosofia en relaciéon con los principios de los conocimientos humanos, que aparecio
en 1804, la filosofia critica (tomo Il, cap. XVI y XVII); y si este bosquejo y critica son todavia
superficiales e incompletos, no dejan de tener algun interés, sobre todo si se atiende a la época
en que esta historia se escribia. Es necesario también tener en cuenta lo que el mismo M. de
Gerando nos dice en una nota de su obra (tomo |l, pag. 174), donde manifiesta que cinco afos
antes de la publicacion de este trabajo, habia presentado al Instituto una noticia sobre la filosofia
critica, la cual habia sido premiada; pero que él, juzgandola por demas insuficiente, habia
prohibido su impresion, y dos afios después mando una noticia mas detallada. El libro titulado la
Alemania que contiene algunos pasajes brillantes sobre Kant (parte tercera, cap. VI), impreso en
1810 y suprimido, como sabemos, en el mismo afio por el gobierno imperial, aparecio en Paris
en el ano 1814. Después de haber hablado de los primeros trabajos que se produjeron en
Francia con motivo de la filosofia de Kant, debemos citar una colecciéon de trozos escogidos
publicados por E/ Conservador en el ano 1800. (El Conservador, o coleccion de trozos inéditos
de historia, de politica, de literatura y filosofia, sacados de los manuscritos de N. Francisco (de
Neufcastel), Paris, Crapelet, afio VI, tomo ll); que contiene: 1.° una noticia literaria sobre M.
Manuel Kant, y sobre el estado de la Metafisica en Alemania en la época en que este filésofo
empezo a llamar la atencion, sacado de El Espectador del Norte. 2 ° Una traduccion de un corto
escrito de Kant, titulada: Idea de lo que podria ser una historia universal segun los aspectos de
un ciudadano del mundo. 3.° Una traduccién del Compendio de la Religion dentro de los limites
de la razon. Este compendio, del cual recientemente han publicado una nueva traduccién los
senores Lortet y Bouiller (Teoria de Kant sobre la religibn dentro de los limites de la razon,
traducida por el doctor Lortet, y precedida de una introduccion por M. F. Bouiller (Paris y Lion,
1842)), se atribuye aqui a Kant, y se denomina bajo este titulo: Teoria de la pura religion moral,
considerada en sus relaciones con el puro cristianismo. El traductor Fil. Huldiger ha afiadido a
esto aclaraciones y consideraciones generales sobre la filosofia de Kant. En esta época habia
aparecido ya la traduccidn de una pequena obra que llevaba por titulo: Proyecto de paz perpetua
(Paris, 1796), y un corto escrito, del cual yo he publicado una nueva traduccion a continuacion de
la Critica del Juicio (Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime, traducido por
Payer Imboff, Paris, 1796). Se ve, pues, con esto, la gran curiosidad que habia despertado el
nombre de Kant a ultimos del siglo pasado, y a principios del presente. Mas no se podia pensar
entonces en traducir sus obras mas importantes, y hubo que limitarse a hacerlo de algunos de
sus cortos escritos. Recordemos también que M. Maine de Biran y M. Royer-Collard, estos
espiritus valientes que fueron los primeros en emprender la reforma filoséfica con que se honra
nuestro siglo, no dejaron de examinar y discutir, el primero en sus escritos, y el segundo, en sus
explicaciones, algunas opiniones del fildsofo aleman, aunque sin atribuirle por entonces toda la
importancia que muy pronto habia de merecer, y que revelaron estudios mas detenidos. M.
Laromiguiere habla también algo de Kant (Lecciones de filosofia, sequnda parte, leccion VI);
pero lo hace de tal modo, que parece probar que le conocia muy poco. Debo citar, por ultimo, el
articulo de M. Stapfer en |la Biografia Universal.

2 Véase el Curso de Historia de la filosofia moderna durante los afios 1816 y 1817, del cual
va a publicar M. Cousin una nueva edicién (casa de Ladrange, Paris, 1846), y principalmente el
Curso de Historia de la filosofia moral del siglo XVIIl durante el afio 1820, parte tercera. —
Filosofia de Kant (Paris, Ladrange, 1842).



3 La Critica del la razén pura, traducida por M. Tissot (Paris, Ladrange, 1836). M. Tissot
acaba de publicar una nueva edicion de su traduccion (Paris, Ladrange, 1845), en cuya obra ha
tenido la feliz idea de seguir el ejemplo dado por Rosenkranz en su excelente edicion de obras
de Kant, o sea el reproducir la primera edicion de obras de Kant, o sea el reproducir la primera
edicion (1781), indicando por medio de notas, o en un apéndice, las modificaciones introducidas
por el autor, en la segunda (1787). Es importante y curioso notar estas modificaciones, y seguir a
Kant de la primera a la segunda edicion.

4 Los diversos andlisis que hasta aqui se han hecho de estas dos obras en francés o
traducidas del aleman, no son de utilidad alguna; pues en vez de procurarse en ellos disminuir
las dificultades que pudiera ofrecer el estudio del texto, se limitan a reproducir este,
disgregandolo y desfigurandolo. La Academia de Ciencias morales y politicas, habiendo
senalado entre sus obras de concurso el Examen critico de la filosofia alemana, ha dado ocasién
a que se hagan importantes estudios sobre Kant, aunque todavia no son conocidos. Véase el
repertorio interesante que acaba de publicar M. de Remusat (Paris, Ladrange, 1845), al que
nosotros debemos un excelente fragmento de la Critica de la rezén pura (Ensayo de filosofia,
tomo ).

5 Leccion I, pag. 25 y26.

6 La primera edicién de la Critica del juicio es de 1790.

” Ya he indicado mas arriba los pequefios escritos de Kant que han sido traducidos al
francés. Volviendo a traducir los ya traducidos, y agregando a ellos los que todavia no lo han
sido, se podria formar con todos una coleccién curiosa y agradable. M. Cousin ha pensado
también en este trabajo, y hubiera sido digno de la pluma del traductor de Platén, el trasladar a
nuestro idioma las mejores producciones de Kant, bajo el punto de vista literario. Yo, heredero de
esta promesa, me esforzaré en justificar la benevolencia que me ha confiado.

8 La primera traduccién es la que he indicado mas arriba; es de 1796. La segunda es de M.
Keratry; estd precedida de un extenso comentario (Examen filosofico de las consideraciones
sobre el sentimiento de lo sublime y de lo bello de Kant, Paris, 1823). Otra traduccidn se publicé
en el mismo afo por M. Weyland bajo este titulo: Ensayo sobre el sentimiento de lo bello y lo
sublime.

9 Véase el prefacio de Rosenkranz, en el tomo que contiene la Critica del Juicio, y las
Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime (Vorrede, 8, VIII.)

10 Esta mezcla de finura y naturalidad, es una de las cualidades mas sobresalientes del
caracter de Kant; es, puede decirse, un rasgo que tiene de comun con Sécrates, con el cual
justamente se le ha comparado.

" Tal es, por ejemplo, como lo nota Rosenkranz (pag. 9 del prefacio ya citado), el juicio que
tiene de los franceses (pag. 304 de la traduccion); juicio al cual después ha venido a dar un
solemne mentis la revolucion francesa.

12 Por ejemplo, su juicio sobre la arquitectura de la Edad Media (pag. 319 de la traduccién).

3 También el autor de las Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime, fue
apellidado el Labruyere de Alemania.

4 Reprueba en Rousseau a quien por otra parte se complace en reconocer como un gran
apologista del bello sexo, el haber osado decir, que una mujer no es nunca otra cosa que un
gran nifo; y dice Kant, que no hubiera escrito tal frase por todo el oro del mundo.

15 Prefacio ya citado, pag. X.

16 Prefacio ya citado, pag. Vly V.

7 Ya he indicado la fecha de la primera edicién, 1790, es decir, nueve afios después de la
Critica de la razon pura, y dos afos después de la Critica de la razén practica. La segunda
edicién es de 1793. J. Barni. 15 de diciembre de 1845

18 Cuando hay alguna razén para suponer que los conceptos empleados como principios
empiricos tienen afinidad con la facultad de conocer puro a priori, es conveniente, por causa de
esta misma relacion, buscarles una definicidn trascendental, es decir, definirlos por categorias
puras, en tanto que ellos por si solos nos dan suficientemente la diferencia del concepto de que
se trata con los demas. Se sigue en esto el ejemplo del matematico que deja indeterminados los
datos empiricos de su problema, y que no toma para los conceptos de la aritmética pura mas que
la relacion de estos datos con una sintesis pura, generalizando por lo mismo la solucién de



aquel. Se nos ha censurado de haber empleado tal método (véase el prefacio de la Critica de la
razon practica), y por haber defluido la facultad de querer, diciendo que es la facultad que por
medio de sus representaciones es causa de la totalidad de los objetos de estas mismas
representaciones; pues se dice los simples deseos son también voliciones, y sin embargo, todos
reconocen que aquellos no bastan para que sus objetos sean realizados. Pero esto no prueba
mas que en el hombre hay deseos, en los cuales se encuentra en contradiccién consigo mismo,
puesto que tiende por su sola representacién a la realizacién del objeto, aunque no puede llegar
a ella, teniendo conciencia de que sus fuerzas mecanicas (para llamar asi las que no son
psicologicas), y que deberian ser determinadas por esta representacion para realizar el objeto
(por tanto mediatamente), o no son suficientes, o encuentran aun algo de imposible como, por
ejemplo, el cambiar lo pasado (O mihi proeterites...etc.), o el destruir en la impaciencia del que
espera, el intervalo que nos separa del momento deseado. Aunque en estos deseos fantasticos
tengamos conciencia de lo insuficiente (y aun de la impotencia) de nuestras representaciones
para llegar a las causas de un objeto, sin embargo, la relacién de estas representaciones a la
cualidad de causas, y por consiguiente, la representacion de su causalidad, se halla contenida
en todo deseo, y aparece principalmente a cuando este es una afeccion, es decir, cuando es un
verdadero deseo* En efecto; estas especies de movimientos, ensanchando y suavizando el
corazon, y por tanto, consumiendo sus fuerzas, muestran que estas fuerzas se hallan siempre
atraidas por representaciones, pero que concluyen siempre por dejar caer al espiritu en la
inaccién, convencido de la imposibilidad de la cosa deseada. Las oraciones mismas dirigidas al
cielo para evitar las terribles desdichas que se miran como inevitables, y ciertos medios que
emplea la supersticion para llegar a fines naturalmente imposibles; demuestran la relacién
causal de las representaciones con sus objetos, puesto que esta causalidad no puede ser
detenida por el conocimiento de su impotencia para producir el efecto. Pero ¢ por qué existe en
nosotros esta tendencia a formar deseos que la conciencia declara vanos? Es una cuestion que
corresponde a la teologia antropologica. Parece que si no emplearamos nuestras fuerzas mas
que cuando estuviésemos seguros de su aptitud para producir un objeto, quedarian las mas
veces sin emplear, porque nosotros no aprendemos ordinariamente a conocerlas mas que
ensayandolas. Esta ilusion que producimos con los deseos inutiles, no es, pues, mas que una
consecuencia de la benevolente disposicion que preside a nuestra naturaleza**.

*Sehnsucht, propiamente deseo ardiente. —J. B.

**Rosenkranz no pone esta nota. —J. B.

19 He traducido denken, que significa propiamente pensar, por concebir, porque es palabra
de un uso mas cémodo. Traduciendo con menos exactitud la palabra alemana, muy bien se
podria emplear como sinénima de pensar, tomada en el sentido que la emplea Kant, lo que tiene
ademas la ventaja de aproximarse mas a la palabra concepto (Begriff), que significa
precisamente, ya la condicién ya el resultado del pensamiento, como Kant lo explica. —J. B.

20 Una de las contradicciones que se pretende hallar en toda esta distincion de la
causalidad natural y de la causalidad de la libertad, es la que se me atribuye, diciendo que
hablar de los obstaculos que la naturaleza opone a la causalidad fundada sobre las leyes de la
libertad (las leyes morales), o del concurso que ella le presta, es conceder a la primera una
influencia sobre la segunda. Pero si se quiere comprender bien lo que se ha dicho, la objecién
desaparece sin dificultad. El obstaculo o el concurso no es entre la naturaleza y la libertad, sino
entre la primera, considerada como fenémeno, y los efectos de la segunda, considerados
también como fendmenos en el mundo sensible, y aun la causalidad de la libertad (la razén pura
practica) lo es de una causa natural sometida a la misma libertad (la causalidad del sujeto en
tanto que hombre, por consecuencia, en tanto que fenédmeno), es decir, de una causa cuya
determinacion tiene su principio en lo inteligible, que es concebido bajo el concepto de la
libertad, de una manera ademas inexplicable (como nosotros concebimos lo que constituye el
substratum supra-sensible de la naturaleza).

21 Ha parecido extrafio que mis divisiones en la filosofia pura las hiciera siempre
considerandola en tres partes; mas esto tiene su fundamento en la naturaleza de las cosas. Si
una divisibn debe establecerse a priori, 0 es analitica, fundada sobre el principio de
contradiccion, en cuyo caso abraza siempre dos partes (quod libet ens est aut A antnonA); o es
sintética, en cuyo caso debe sacarse de conceptus a priori (y no como en matematicas, de la



intuicion a priori correspondiente a un concepto), y entonces, segun lo que exige la unidad
sintética en general, o sea, primero la condicidn; segundo, lo condicional; y tercero, el concepto
de la unién de lo condicional con la condicion, la divisibn debe ser necesariamente una
tricotomia.

22 E| gusto es la facultad de juzgar acerca de lo bello; tal es la definicién admitida aqui en
principio. En cuanto a las condiciones que permiten llamar bello a un objeto, el analisis de los
diferentes juicios del gusto las describira. Yo he buscado los momentos que abraza el gusto en
su reflexion, tomando en esta por guia las funciones I6gicas del Juicio (porque el Juicio del gusto
guarda siempre alguna relacion con el entendimiento). He examinado ahora la de la cualidad,
puesto que es la que al juicio estético sobre lo bello considera primeramente.

23 El juicio sobre un objeto de satisfaccion puede ser del todo desinteresado, y sin embargo,
interesante, es decir, que puede no estar fundado en interés alguno, pero producir uno por si
mismo; tal sucede en todos los juicios morales. Mas los juicios del gusto no fundan por si mismos
ningun interés; solamente en la sociedad es donde viene a ser interesante el tener gusto;
nosotros daremos la razon de esto mas adelante.

24 La obligacién al goce es un absurdo manifiesto. Lo mismo se puede decir de toda
obligacion que prescribiera acciones cuyo objeto sélo fuera el goce, tan espiritual (o tan elevado)
COmo se quiera suponer, y aun si se tratara de lo que se llama un goce mistico o celeste.

25 Cunst.

26 \Véanse las cartas de Euler a una princesa alemana, ediciéon de M. Emilio Saisset. —J. B.

27 Los modelos del gusto relativamente a las artes de la palabra, no pueden tomarse mas
gue en una lengua muerta y sabia; en una lengua muerta para no tener que sufrir los cambios a
que se hallan sujetas inevitablemente las lenguas vivas, y que hacen triviales y antiguas la
expresiones que en otro tiempo eran nobles y usadas, y no dejan mas que un corta duracion a
las expresiones nuevamente creadas; en una lengua sabia, porque en ellas no hay una
gramatica que deje de someterse a las variaciones arbitrarias de la moda, sino una cuyas reglas
son inmutables.

28 Se notara que un rostro perfectamente regular, tal y como pudiera desear un pintor para
modelo, no significa ordinariamente nada, porque no contiene nada de caracteristico; y que de
este modo, mas bien expresa la idea de la especie que el caracter especifico una persona.
Cuando este caracter es exagerado, es decir, cuando €l mismo borra la idea normal (de la
finalidad de la especie), entonces tenemos lo que se llama una caricatura. La experiencia
ensefia también que estos rostros perfectamente regulares no retratan mas que hombres de
mediano talento; porque (si se puede admitir que la naturaleza expresa en el exterior las
proporciones del interior), desde el momento en que ninguna de las cualidades del alma se
eleva sobre la proporcién exigida para que un hombre se halle exento de defectos, no se puede
esperar lo que se llama el genio, en el cual parece que la naturaleza sale de sus proporciones
ordinarias en provecho de una sola facultad.

29 Se podria objetar contra esta definicion que hay cosas en las cuales se ve una finalidad
sin reconocer en ellas un fin, y que por esto no se dice, por ejemplo, que son bellos los utensilios
de piedra que se halla en los antiguos sepulcros, que tienen un agujero a modo de asa. Pero
basta que se miren las obras de arte para afirmar que su figura se refiere a un proyecto, a un fin
determinado. Es porque en esto no hay satisfaccién inmediata referente a la intuicion de estos
objetos. Por el contrario, una flor como un tulipan se considera como bella desde que se recibe
en la percepcioén de esta flor una cierta finalidad que en tanto que juzgamos de ella no se refiere
a ningun fin.

30 Unbegrenzedtheit.

31 Progressus.

32 Regressus.

33 Macht.

34 Gewallt. Es dificil establecer en francés la distincion sutil establecida aqui por Kant entre
Machty Gewalt. —J. B.

35 Furchtbar.

36 Frohsegn.

37 Bestimmbarkeit.



38 Las afecciones son especificamente diferentes de las pasiones. Las primeras no se
refieren mas que al sentimiento; las segundas pertenecen a la facultad de querer, y son
inclinaciones que hacen dificil e imposible toda determinacion de la voluntad por principios.
Estas son impetuosas o irreflexivas; aquellas, duraderas y reflexivas. Asi el sentimiento como
célera es una afeccion; mas como aborrecimiento (deseo de venganza) es una pasion. La pasiéon
no puede nunca, ni bajo ningun respecto, llamarse sublime; porque si en la afeccion se halla
impedida la libertad del espiritu, en la pasién esta suprimida.

39 Affectlosigkeit.

40 Berwunderung.

41 Berwunderung.

42 VVon der wackern Art.

43 Von der Schmelzenden Art.

44 «Non facies tibi sculptile nequo omnen similitudinim quae est in caelo desuper et quae
interra deorsum, nec eorum quae sunt in aquis sub terra». Liber Eexodi, cap. 20, v. t. 4. Este
precepto se repite muchas veces en la Biblia. Véase lib. 26, |. Deut. 4, 15 20 (1. Jos. 24 14 []. Ps.
967 1.—J.B.

45 Wahnsinn.

48 Wahnwitz.

47 Investigacion filoséfica sobre el origen de nuestras ideas de lo sublime y de lo bello,
traduccion francesa, Paris, 1803, —J. B.

48 \Véase la traduccion francesa, parte IV, seccion VI, pagina 241. —J. B.

49 Seccioén XIX, pag. 266. —J. B.

50 Se ha visto que Kant, divide la analitica del juicio estético en dos libros, titulado el
primero: Analitica de lo bello, y el segundo, Analitica de lo sublime. Por donde en el segundo
libro empieza una nueva parte de la analitica, la deduccion de los juicios estéticos, que Kant
distingue de la exposicion de estos juicios, y de la cual excluye precisamente los sublime. Todo
lo que sigue hasta la dialéctica, aunque comprendido en el libro de lo sublime, versa sobre
cuestiones, o extrafias a lo sublime, o que no conciernen a esto particularmente (como la del
arte). Se puede, pues, reprochar aqui a Kant, ordinariamente tan metddico, aun en la divisién
material de sus obras, un defecto de orden, mas completamente exterior y que no toca al fondo.
Yo no me limito a sefalarla ni corregirla, y conservo el titulo del segundo libro hasta el fin de la
analitica.

51 Nachfolge.

52 Machahmung.

53 Para fundarnos al reclamar el asentimiento universal en favor de una decision del juicio
estético, que descansa unicamente sobre principios subjetivos, basta que se conceda: 1.°, que
entre todos los hombres, las condiciones subjetivas de la facultad de juzgar son las mismas, en
lo que conviene a la relacion de las facultades de conocer, y que se pongan en actividad con el
conocimiento en general, lo que debe ser cierto, puesto que sin esto los hombres no podrian
comunicarse sus representaciones y sus conocimientos; 2.°, que el juicio en cuestion no mira
mas que a esta relacion (por consiguiente, a la condicion formal de la facultad de juzgar), y que
es puro; es decir, que no se halla mezclado ni con conceptos de objetos, ni con sensaciones.
Que si se desprecia esta segunda condicién, se aplicara inexactamente a un caso particular, un
derecho que nos da una ley, mas esto no destruye en manera alguna este derecho en general.

54 Vemniinftelnden.

55 Commun tiene en francés dos sentidos que Kant atribuye aqui a gemein; mas nosotros
tenemos ademas para espresar uno de estos sentidos, la palabra vulgar cuyo equivalente falta
en la lengua alemana, lo que obliga a Kant a emplear la palabra latina vulgare, de donde viene
la palabra francesa. —J. B.

56 Gemeinsschafetlicheu sinnes.

57 Es sencillo el ver que la cultura del espiritu es facil en teris, mas lenta y dificil de obtenerla
en hipotesis; porque el no dejar su razon un estado puramente pasivo, y el no recibir nada de
ninguna ley mas que de si mismo, es completamente facil para el hombre que no quiero
descartarse de su fin esencial y que no desean saber lo que hay sobre su entendimiento; mas



como es dificil resistir a este deseo, y nunca faltaran hombres que prometeran con seguridad
satisfacerlo, la simple negativa (a la cual se limita la verdadera cultura del espiritu) debe ser muy
dificil el conservarla o establecerla en el espiritu, principalmente en el espiritu publico.

58 Aufklarung.

59 Se podria designar el gusto con el nombre de sensus communis aestheticus, y la
inteligencia comun con el de sensus communis logicaes.

60 En mi pais, un hombre del pueblo a quien se propone un problema como el del huevo de
Coldn, dice que esto no es del arte sino de la ciencia: o que quiere decir que cuando se sabe la
cosa, se puede la misma: y habla de la misma manera del pretendido arte del prestidigitador. No
dudara, por el contrario, en llamar arte la destreza del bailarin en la cuerda.

61 Esta expresion es citada por Kant en francés. J. B.

62 En el texto hay Pinsel que propiamente significa pincel. El equivalente que yo empleo por
falta de un expresion mas literal, traduce muy exactamente la idea que Kant quiere expresar aqui
por esta palabra. —J. B.

63 Es el pensamiento expresado por Boileau en estos versos tan conocidos del Arte poético.
—No hay serpiente ni monstruo odioso, —Que por el arte imitado no agrade a los ojos. —Un
pincel delicado del artifice agradable, —Del mas horroroso objeto hace un objeto amable.

64 Geist. Nuestra palabra alma empleada como yo lo hago en esta frase y en las alimentos,
toma un sentido que se aproxima a la idea que Kant quiere expresar por la palabra Geist. El
sentido en que es necesario entenderla aqui, esta por lo demas perfectamente determinado por
la explicacion que Kant ha tenido cuidado de darnos en lo que sigue. —J. B.

65 Versinmilichen. La palabra correspondiente falta en francés.

66 Carta al mariscal KEITH sobre los vanos terrores de la muerte y los temores de la otra
vida. Obras del fildsofo Sans-Souci, 1750, 2.° vol. —He citado los versos franceses que han sido
traducidos al aleman, pero y sostengo que el ejemplo dado por Kant no gana mucho con esta
restitucion del texto. —J. B.

67 lgnoro quien es este poeta. —Se puede citar como un ejemplo del mismo género esta
composicién célebre de M. de Chateaubriand en René: «Alguna vez se muestra una alta
columna, sola, elevada en el desierto, como un gran pensamiento se eleva por intervalos en un
alma que el tiempo y la desgracia han desolado.» —J. B.

68 Quiza no se haya jamas expresado pensamiento mas sublime que el de esta inscripcién
del templo de Isis (la madre de la naturaleza): «Yo soy todo lo que es, ha sido y sera, y ningun
mortal ha descorrido mi velo.» Segner se ha servido de esta idea en una vifieta ingeniosa que ha
colocado a la cabeza de su fisica, a fin de llenar de un santo horror el discipulo que prepara para
introducir en el templo y disponerlo por este medio para una solemne atencion.

69 Nochaffung.

0 Dos Manierireu.

"1 Geistreich.

2 | as tres primeras facultades deben, en definitiva, su unién a la cuarta. Hume en su
historia da a entender que los ingleses, aunque ellos no ceden en nada en sus obras a ningun
otro pueblo del mundo relativamente a las tres primeras facultades, consideradas
separadamente, son inferiores a sus vecinos, los franceses, por aquella que une todas las
demas.

3 E|l lector no debe tomar este bosquejo de una division de las bellas artes, por una teoria.
Esto no es mas que uno de estos numerosos ensayos que es permitido y conveniente intentar.

"4 Bauwerk.

7S Bilwerk.

6 Parece extrafio mirar el arte de la jardineria como un especie de pintura, aunque dé a sus
formas un exhibicién corporal; pero como se han sacado de la naturaleza (por ejemplo: los
arboles, los arbustos, el césped y las flores que se han sacado cuando menos primitivamente, de
los bosques y los campos), y que por consiguiente, no es un arte como el de la plastica, y no se
halla menos subordinado en su composicion a un concepto del objeto y a un fin determinado
(como la escultura), sino que no tiene otro objeto que el libre juego de la imaginacion en la
intuicion, se concierta asi con la pintura que no tiene tema determinado, acercando el aire, la



tierra y el agua, exponiéndolos al sol y la sombra. En general el lector no debe mirar esto como
un trabajo definitivo, sino como un ensayo por el cual intenta referir las bellas artes a un principio
qgue sea el de la expresion de las ideas estéticas (por analogia con la palabra).

T Beyreifliche.

8 En el texto hay: und nicht blosse Wohlredenheit Elcquenz und styl.

79 Debo confesar que un bello poema me ha proporcionado siempre un puro contento,
mientras que la lectura de los mejores discursos de un orador del pueblo romano o del
Parlamento, o del pulpito, me ha parecido siempre mezclada de un sentimiento desagradable o
de vituperio por la supercheria de un arte que en las cosas importantes busca el atraer a los
hombres como maquinas sobre una opinién, a la cual una tranquila reflexion quitaria todo su
peso. El arte de bien decir o la elocuencia (la retérica), pertenece a las bellas artes: mas el arte
de la oratoria (ars oratoria), en tanto que arte de encaminar la debilidad humana a sus propios
fines (ya se les suponga o ya sean en realidad tan buenos como se quiera), no merece ninguna
estima. También este arte no se elevd a mas alto grado en Atenas o0 en Roma que en un tiempo
en que el Estado marchaba a su perdicion, y en que el verdadero patriotismo se habia
extinguido. EI que junta a una vista clara de las cosas una gran riqueza o una gran pureza del
lenguaje, y que con una imaginacion fecunda y feliz en la exhibicién de sus ideas, interesa al
corazon en el verdadero bien, aquel es el vir bonus dicendi peritus, el orador sin arte, mas lleno
de autoridad, tal como reclama Cicerdn, aunque no haya permanecido siempre fiel a este ideal.

80 Rosenkranz ha suprimido este pasaje, y la nota que le acompafia, sin duda, porque los ha
encontrado algo pueriles. Ademas, se sabe que el autor de la Critica del Juicio no tenia mas que
un mediano gusto para la musica. Sobre esta materia se hallardn amenos detalles en una
encantadora biografia de los ultimos afos de la vida de Kant, por M. Cousin (V. Fragmentos
literarios). —J. B.

81 Los que han recomendado el cantico de los canticos en los ejercicios religiosos
domésticos, han olvidado que una tan estrepitosa devocion (que recuerda muchas veces la de
los fariseos) incomoda al publico, porque obliga a los vecinos o a cantar o a interrumpir sus
meditaciones.

82 Touspiel, propiamente juego de tonos; mas esta expresidn seria extrafia en francés. J. B.

83 Cedanckenspiel.

84 De Dios que nos crea, la clemencia infinita, —Para endulzar los malos de esta vida, —Ha
colocado entre nosotros dos seres bienhechores. —De la tierra por siempre amables habitantes.
—Sostienen en el trabajo tesoros, en la indigencia. —EI uno es el dulce suefio, y el otro la
esperanza. —(Enriada, cant. VIII.)

8 He procurado conservar aqui las expresiones enérgicas empleadas por Kant:
kopfbrechend, halsbrechend, herzbrechend, porque hacen mal en la traduccién latina los
términos abstractos: abscondite, praecipitanter, molliter. Solamente yo no he podido, como Kant,
conservar en todos los casos la misma expresidon metafisica. —J. B.

86 Dje laurige Manier.

87 | aune.

88 | aunisch.

89 [ aunige.

90 Se puede llamar juicio raciocinante (judicium ratiocinans) todo juicio que se proclama
universal, porque como tal, puede servir de premisa mayor en un raciocinio. Se puede llamar, por
el contrario juicio* raciocinado (judicium ratiocinatum), un juicio concebido como la conclusion de
un raciocinio, por consiguiente, un fundamento a priori.

*Yo empleo estas expresiones, raciocinado Yy raciocinante, a falta de otras mejores; el
sentido que debe darseles aqui esta, por lo demas, determinado por la misma nota de Kant. —J.
B.

91 Veruunftideen.

92 Es la expresidon misma de que se vale Kant.

93 Es también la expresion de Kant.

94 Unbeding.

95 Durch Aschisseu.



96 Versinnlichung.

97 El modo intuitivo del conocimiento debe ser opuesto al modo discursivo (no al modo
simbolico). Luego el primero es, o esquematico por el medio de la demostracion, o simbdlico
como representacion fundada sobre una simple analogia.

98 Manier.

99 Como en las matematicas puras no se trata de la existencia, sino solamente de la
posibilidad de las cosas, es decir, de una intuicién correspondiente a su concepto, y como en
esto no puede haber cuestion de causa y efecto, se sigue que toda la finalidad que aqui se nota,
no puede considerarse mas que como formal, y no como un fin de la naturaleza.

100 Zutraglichkeit.

107 Se puede en contra explicar, a beneficio de una analogia con los fines inmediatos de la
naturaleza de que hemos hablado, ciertas combinaciones, pero que se hallan mas bien en la
idea que en la realidad. Asi es que en una gran revolucion que un gran pueblo acaba de
emprender, se ha servido muchas veces y con mucha justicia de la palabra organizacién para
designar la disposicion de las magistraturas y de otras cosas de este género, y aun de todo el
cuerpo del Estado. En efecto, en un todo semejante, cada miembro debe ser a la vez medio y fin,
y cooperando todo en él a las posibilidad del todo, hallar €l mismo en la idea de este todo su
puesto y su funcién.

102 3¢ ha dicho en la parte estética, que miramos la belleza en la naturaleza como un favor,
refiiendo a su forma una satisfaccion completamente libre. En efecto, en este simple juicio del
gusto, no consideramos para qué existen estas bellezas de la naturaleza, si es para excitar en
nosotros un placer, o si no hay entre ellas y nosotros ninguna relacién de este género. Mas en un
juicio teleolégico consideramos esta especie de relaciones, y podemos mirar como un favor de la
naturaleza, el haberse mostrado propicia a la cultura de nuestro espiritu, exponiendo ante
nosotros tan bellas formas.

103 | 5 palabra alemana vemerssen, es una palabra excelente y llena de sentido, un juicio en
el que se desatiende la extension de sus facultades (del entendimiento), puede aparecer alguna
vez muy humilde, y sin embargo, levantar grandes pretensiones y merecer este epiteto. Tales
son la mayor parte de los juicios, por los cuales es se pretende ensalzar la sabiduria divina,
dandole en las obras de la creacion y en la conservacion de estas obras, aspectos que no deben
verdaderamente hacer honor mas que al que juzga de este modo.

104 Nomothetisch.

105 ynabsichtlich.

106 Casualitat.

107 Se ve con esto que en la mayor parte de las cosas especulativas de la razén pura, las
escuelas filosoficas han ensayado todas las soluciones dogmaticas posibles sobre una cierta
cuestion. Asi para explicar la finalidad de la naturaleza, se ha recurrido ya a una materia
inanimada y a un Dios inanimado, ya a una materia viviente, ya a un Dios viviente. No nos resta
mas que abandonar, si es necesario, todas estas aserciones objetivas, y examinar criticamente
nuestro juicio en su relacion con nuestras facultades de conocer, a fin de dar a su principio un
valor dogmatico, al menos el de una maxima, que basta a dirigir de una manera segura la razon.

108 Ein Vermogen eine, volligen Spontaneiat.

109 Naturlehre, ciencia de la naturaleza: este es el sentido etimoldgico de la palabra fisica,
de que yo me sirvo aqui para mayor simplicidad. —J. B.

110 Se puede llamar una hipétesis de este género un golpe atrevido*, de la razén, y hay
pocos naturalistas a quienes no haya pasado por la mente. Porque no es precisamente absurda
como esta generacion equivoca que explica la produccién de un ser organizado por el
mecanismo de la materia bruta e inorganica. Ella conserva siempre la generacion univoca en el
sentido mas general de la palabra, porque no admite un ser organico mas que como producto de
otro ser organico, aunque pretenda derivar de un mismo principio seres especificamente
diferentes, como si por ejemplo, ciertos animales acuaticos se transformasen poco a poco en
animales pantanosos, y después, conforme a ciertas generaciones, en animales terrestres. A
juzgar a priori por la sola razén, no hay en esto nada de contradictorio. Solamente la experiencia
no suministra ningun ejemplo. Al contrario, en todas las producciones que conocemos, la
generacion es homogénea, y no simplemente univoca. No solamente se distingue de esta



generacioén, que seria el producto de una materia no organizada, sino en la organizacién misma;
el producto es del mismo género que el principio productor, y no se encuentra en ninguna parte
la generacion heterogénea tan lejos a donde pueda llegar nuestro conocimiento empirico de la
naturaleza.

*Abentener.

" Educt.

12 Bildnugstrieb.

3 Bildungskraft.

114 Endzwerck.

115 Sij la expresion Historia natural debe servir para designar la descripcién de la naturaleza,
se puede llamar arqueologia de la naturaleza, por comparacion con el arte, lo que muestra la
historia de la naturaleza entendida literalmente, a sabor una representacion del estado primitivo
de la tierra, fundada sobre las conjeturas que hay razén para aventurar, aunque no se puede
obtener ninguna certeza. A la arqueologia de la naturaleza pertenecerian las petrificaciones,
como a la del arte las piedras cinceladas y otras cosas de este género. Como no se cesa de
trabajar en esta ciencia (bajo el nombre de teoria de la tierra), aunque no alcance gran desarrollo
como le corresponde, no se dara este nombra a una investigacion de la naturaleza puramente
imaginaria sino a un estudio al cual la misma naturaleza nos incita y nos provoca.

116 Geschicklichkeit.

17 Es dificil estimar el valor de la vida para nosotros, cuando se toma por medida el placer
(el objeto natural de todas nuestras inclinaciones juntas, la dicha). Ella no cae bajo ningun
respecto, porque ¢ quién querria volver a comenzar en las mismas condiciones, o aun en las
nuevas condiciones que escogiera él mismo (conformandose al curso de la naturaleza), pero que
no tuviera otro objeto que el placer? Hemos mostrado anteriormente qué valor recibe la vida de
lo que contiene en si misma cuando se conforma al objeto que la naturaleza nos propone, y de lo
que consiste en la accion (y no solamente en el placer), pero nosotros no somos en esto mas que
medios para tan objeto final indeterminado. No queda, pues, mas que el precio que nosotros
mismos damos a nuestra vida, no solamente obrando, sino obrando libremente con
independencia de la naturaleza, y a esta sola condicion es como la existencia misma de la a
naturaleza puede ser fin.

118 Seria posible que la dicha de los seres racionales del mundo fuese un fin de la
naturaleza, y entonces seria también su fin d/timo; al menos no se puede ver a priori, por qué la
naturaleza no persigue este objeto, pues que podria alcanzarlo por su mecanismo, en tanto al
menos que podamos comprenderle. Al contrario, una causalidad intencional, sometida a la
moralidad, es absolutamente imposible por medio de causas naturales, porque el principio que lo
determina a obrar es supra-sensible, y el solo, por consiguiente, que en el orden de los fines
puede ser absolutamente incondicional, relativamente a la naturaleza, y dar al sujeto de esta
causalidad el caracter de un objeto final de la creacién, al cual toda la naturaleza se halla
subordinada. Mas la dicha, como hemos probado en el parrafo precedente por el testimonio de la
experiencia, no es ni aun un fin de la naturaleza, relativamente al hombre, que ella no le ha
tratado mejor que a los demas animales, bajo este respecto, y es necesario que pueda ser el
objeto final del la creacién. Los hombres bien pueden hacer su ultimo fin subjetivo, mas cuando
yo investigo el objeto final de la creacién, y pregunto por qué debe haber hombres, no se trata del
fin supremo tal como lo exigiria la suprema razon para crear. Si se contesta, es porque hubo
seres, a los que ha podido hacer bien la causa suprema, se contraviene a la condicidn, a la cual
la razén del hombre mismo somete su deseo mas intimo de la dicha, a saber, el acuerdo de la
dicha con su propia legislacion moral. Esto prueba que lo dicho no es mas que un fin
condicional, que asi el hombre no puede ser objeto final de la creacién mas que como ser moral,
y que en cuanto al estado mismo del hombre, la dicha no es mas que una consecuencia
sometida a esta condicién, que se halle de acuerdo con el fin mismo de su existencia.

119 phisicotheologia.

120 Moraltheologia. Eticotheologia.

121 Kunstuerstand.

122 yo digo ex profeso, en tanto que existiendo bajo leyes morales. Esto no es mas que en
tanto que obrando conforme a estas leyes, que son el objeto final de la creacidén. Porque



hablando asi, hariamos entender algo mas que lo que sabemos, a saber, que estaba en el poder
del autor del mundo, hacer que el hombre se condujera siempre conforme a leyes morales; lo
que supondria un concepto de la libertad y de la naturaleza (por la cual no podemos concebir,
mas que un autor exterior), que implicaria el conocimiento del subsustum, supra-sensible de la
naturaleza y de su identidad, con lo que es posible en el mundo por la causalidad libre, un
conocimiento que excede mucho el alcance de nuestra razon. Esto no es mas que en tanto, que
el hombre existe bajo leyes moralos como podemos decir, sin exceder los limites de nuestro
conocimiento, que su existencia es el objeto final del mundo. Esto esta también perfectamente de
acuerdo con el juicio de la razén humana, reflexionando moralmente sobre la marcha del mundo.
Creemos notar, aun en el malvado, las sefiales de un sabio designio, cuando vemos que no
muere antes de haber recibido el justo castigo de sus crimenes. Segun nuestros conceptos de la
libre causalidad, la buena o la mala conducta depende de nosotros, mas la suprema sabiduria en
el gobierno del mundo consiste, para nosotros, en asegurar, conforme a leyes morales, a la
primera su ocasion, y a ambas, sus consecuencias. En esto es en lo que consiste propiamente la
gloria de Dios, que los tedlogos no han tenido culpa por esta razén en llamar el objeto final de la
creacion. Es necesario todavia notar que, cuando empleamos la palabra creacién, no
entendemos otra cosa que lo que decimos aqui, a saber, la causa de la existencia de un mundo,
o de las cosas que existen en este mundo (sustancias), como lo exige el concepto expresado por
esta palabra (actuatio substantiae est creatio), y que, por consiguiente, no implica todavia la
suposicién de una causa que obra voluntariamente, y por consiguiente inteligente (cuya
existencia podemos probar).

123 Este argumento moral de la existencia de Dios, no puede tener un valor objetivo, y
probar al escéptico que hay un Dios, pero le obliga a admitir esta proposicidon entre las maximas
de su razén practica si quiere ser consecuente en sus ideas morales. Este argumento no
significa que no es necesario para la moralidad admitir para todos los seres racionales del
mundo, la armonia de la dicha con su buena conducta, pero esto es exigido necesariamente por
la moralidad. Es, pues, un argumento subjetivo, suficiente para seres morales.*

*Rosenkranz no pone esta nota.

124 Este paréntesis se ha imprimido en la edicién de Rosenkranz.

125 We pest.

126 | 3 lengua alemana, como Kant, lo nota en la Critica de la razén préctica. (Analitica) cap.
Il, tiene la ventaja de expresar por dos palabras particulares las dos ideas distintas contenidas en
la expresion latina bonum, y anadiendo en nuestra palabra francesa bien, la idea del bien fisico y
la del bien moral, aquella expresa la primera por Wohl, y la segunda por Cut. —J. B.

127 | a idolatria, en el sentido practico, existe siempre; es esta religién que concibe el Ser
Supremo con tales atributos que el hombre hallara en otra parte que en la moralidad el medio de
hacer todas sus acciones agradables a Dios. Porque, por puro y desligado de toda imagen
sensible que pudiese ser este concepto, bajo el punto de vista tedrico, el Ser Supremo no es
menos entonces, bajo el punto de vista practico, representado como un idolo, es decir, de una
manera antropomoérfica en cuanto a la naturaleza de su voluntad.

128 Fyrwahrhalten.

129 | a analogia en el sentido cualitativo, es la identidad de relacién entre dos principios y
dos consecuencias (de las causas y de los efectos), en tanto que tiene lugar, a pesar de la
diferencia especifica de las cosas o de las cualidades en si (es decir, consideradas
independientemente de esta relacion), que contienen el principio de semejantes resultados. Asi
comparando los actos industriosos de los animales con los del hombre, concebimos el principio
de los primeros, que no conocemos, con la ayuda del principio de los segundos (a saber, la
razon), que conocemos, es decir, como algo analogo a la razén; y queremos también indicar con
esto que el principio de la industria de los animales, que designamos bajo el nombre de instinto,
especificamente diferente en un todo del de la razon, tiene, sin embargo, una relacion semejante
con su efecto (si por ejemplo, se comparan las construcciones del castor con las del hombre).
Mas de que el hombre, para construir, se sirve de la razon, yo no puedo deducir que el castor
debe tener también una facultad semejante, y llamar esto una conclusién por analogia.
Solamente si comparamos los actos de los animales cuyo principio no podemos percibir
inmediatamente, con los del hombre (cuya conciencia tenemos inmediatamente, de la
semejanza de estos efectos, podemos deducir por analogia, con una completa exactitud que los



animales obran también segun representaciones (no son maquinas como quiere Descartes), y
gue a pesar de la diferencia especifica que los separa del hombre, pertenecen al mismo género
(como seres vivientes). La legitimidad de esta conclusion descansa sobre esto; que cuando
referimos al mismo género los animales, relativamente a esta especie de determinacién, y el
hombre como hombre, en tanto que los comparamos exteriormente conforme a sus acciones, hay
para nosotros igual razén. Yo puedo del mismo modo, comparando las producciones que hallo
en el mundo, de donde yo tomo la finalidad, con las obras de arte producidas por el hombre,
concebir la causalidad de la causa suprema del mundo por analogia con una inteligencia, mas
yo no puedo transportar por analogia a esta causa los atributos del hombre, porque aqui el
principio de la posibilidad de tal conclusion falta precisamente, a saber, la paritas rationis, para
referir a un solo y mismo género el Ser Supremo y el hombre (relativamente a sus diversas
causalidades). La causalidad de los seres del mundo, que esta siempre sometida a las
condiciones sensibles (la causalidad para el entendimiento, es de esta especie), no puede
transportarse a un ser que no tiene ningun caracter comun con los primeros, sino el de ser en

general.
130

131
132
133
134
135
136
137
138
139

140 Mas las cosas de fe no son por esto articulos de fe si se entiende por estos cosas de fe
cuya deduccion (interior o exterior) se ordene; la teologia natural no contiene nada semejante;
porque como estas cosas, en tanto que cosas de fe, no pueden ser (asi como las cosas de
hecho) fundadas sobre pruebas tedricas, la adhesién del espiritu es libre, y, no es compatible
mas que a esta condicidn con la moralidad del sujeto.

141 Annahme.

142 E| objeto final que la ley moral nos da para perseguir, no es el principio del saber, porque
este principio reside en la ley moral, la cual en tanto que principio practico formal, nos dirige
categoricamente con independencia de los objetos de la facultad de querer (de la materia, de la
voluntad), y por consiguiente, de todo fin. Esta cualidad formal de mis acciones (en tanto que se
hallan sometidas a un principio universal), y que por si s6lo les da un valor moral interior, se halla
por completo en mi poder, y puede hacer facilmente abstraccion de la posibilidad o de la
imposibilidad de alcanzar los fines que estoy obligado a perseguir conforme a esta ley (y que no
dan a nuestras acciones mas que un valor exterior), como de algo que no depende enteramente
de mi, con el fin de ver lo que es mi hecho. Mas la ley misma del deber nos ordena el perseguir el
objeto final de todos los seres racionales (la dicha en tanto que puede conformar con el deber).
Luego la razén especulativa no percebe en esto la posibilidad (ni de parte de nuestro propio
poder fisico, ni de parte de la cooperacion de la naturaleza); al contrario, no puede esperar, en
tanto que podemos juzgar por nuestra razén, mas que causas de este género refieran semejante
consecuencia a nuestra buena conducta por el sélo efecto de la naturaleza (en y fuera de
nosotros) sin Dios y sin la inmortalidad. Semejante esperanza podria venir de una buena
intencion, pero debe mirarla como vana y sin fundamento, y si pudiera negar con entera certeza
Dios y la inmortalidad, no miraria la ley moral misma mas que como una pura vision de nuestra
razon bajo el punto de vista practico. Mas como la razon especulativa estda completamente
convencida de que esto no es posible, y que estas ideas cuyo objeto reside mas alla de la
naturaleza, pueden ser concebidas sin contradiccion, su propia ley practica y el problema que de
ella se deriva, la conducen a reconocer, bajo este punto de vista moral, la realidad de estas ideas
con el fin de no caer en contradiccion consigo misma.

143 Es una confianza en la promesa de la ley moral. No que esta confianza viene de esta ley
misma, pero yo la junto a ella por un motivo moralmente suficiente. En efecto, la razén no puede



prescribirnos un objeto final por medio de ninguna ley sin prometernos al mismo tiempo, aunque
de una manera incierta, la posibilidad de alcanzarla, y sin autorizar por esto nuestra creencia con
las solas condiciones que nos permiten concebir esta posibilidad. Esto es lo que expresa ya la
palabra fe, mas la introduccion de esta expresion y de esta idea particular de la filosofia moral
puede parecer sospechosa, porque viene del Cristianismo, y se podria ver unicamente en el
empleo de esta palabra una vana imitacion de su lengua. Mas este no es el solo caso en que
esta religion, tan admirable y tan sencilla, ha enriquecido la filosofia de conceptos morales los
mas determinados y los mas puros que esta habia podido suministrar hasta ahora, sino que una
vez puestos en el mundo, son libremente aprobados por la razén, y aceptados como conceptos
que ella habria podido hallar o introducir por si misma.

144 Ungiaubisch.

145 Unglanbig.

146 Unglanbe.

147 Zwefelglaube.

148 Wissen.

149 Allerrealsten.

150 | 3 admiracion de la belleza, asi como esta emocién que un espiritu meditativo es capaz
de sentir por los fines tan varios de la naturaleza, aun antes de tener una clara representacién de
una causa inteligente del mundo, son algo semejantes, al sentimiento religioso. Asi que estas
cosas parecen primero obrar por un juicio analogo al juicio moral, sobre el sentimiento moral (del
reconocimiento y del respeto hacia la causa que no es desconocida), y después sobre el espiritu
en el que despiertan las ideas morales, y la admiracion que inspiran se halla ligada a un bien,
otro interés que el que puede excitar una contemplacion puramente teodrica.

151 Yo no quiero dar mas que un ejemplo del noble horror que puede inspirar la descripcién
de una soledad completa, y citaré con este objeto algunos pasajes extraidos del suefo de
Corazén el almacén de Brema, vol. IV, pag. 539. Este rico avaro habia cerrado su corazon a la
compasién y al amor del préjimo, a medida que sus riquezas aumentaban. Sin embargo,
mientras que el amor de los hombres se entibiaba en él, el fervor de sus suplicas y de sus
practicas religiosas aumentaba. Después de haber hecho esta confesidn, continua de este modo:
«Una tarde que a la luz de una lampara hacia mis cuentas y calculaba mis beneficios, el suefio
me sorprendi6. En ente estado, vi el angel de la muerte lanzarse sobre mi como un torbellino; y
me dio un golpe terrible antes de que yo pudiese pedir gracia. Quedo estupefacto, cuando me
apercibi que mi suerte estaba decidida por la eternidad, y que no podia anadir nada al bien ni
nada quitar al mal que habia hecho. Fui conducido ante el trono del que habita en el tercer cielo.
La luz que brillaba ante mi me hablé asi: Corazén, el culto que tu has tributado a Dios ha sido
despreciado. Tu has cerrado tu corazén a la humanidad, y has retenido tus tesoros con mano de
hierro. Tu no has vivido mas que para ti, y por esto tu viviras también en la eternidad solo y
privado, de todo comercio con los demas.» En este momento fui arrancado de este lugar por una
fuerza invisible, y llevado a través del brillante edificio de la creacion. Yo dejaba muy detras de
mi innumerables mundos. Cuando me aproximaba a las extremidades de la naturaleza, notaba
que las sombras del vacio sin limites se perdian ante mi vista en los abismos. Era el Imperio
imponente del silencio, de la soledad y de la oscuridad eternas. Un inexplicable horror se
apoderé de mi en este momento. Perdi de vista poco a poco las estrellas, y, por fin, el ultimo rayo
de luz se ocultaba en la mas profunda oscuridad. Los mortales angustiados por la desesperacién
aumentaban a cada instante, a medida que yo me separaba mas del ultimo mundo habitado. Yo
sofiaba con una opresion del corazon insoportable que, aun cuando en el espacio de diez mil
leguas y diez mil afos fuera trasportado siempre mas lejos de los limites del mundo creado,
continuaria hundiéndome en el abismo sin fin de la oscuridad, sin auxilio y sin esperanza de
volver. En este aturdimiento extendi la mano con tal fuerza hacia los objetos de la realidad, que
me volvi a despertar. Y, sin embargo, he aprendido a estimar los hombres; porque el ultimo de
los que en el orgullo de mi dicha habia arrojado de mi puerta, le hubiese preferido en esta
pavorosa soledad a todos los tesoros de Golconda.»

152 E| sentimiento de lo sublime se dirige mas a las fuerzas del alma, y por consiguiente, la
fatiga mucho mas. Se leera por mucho mas tiempo sin interrupcion un poema pastoral, que el
Paraiso perdido de Milton, y a Labruyere mas bien que a Young. Aun me parece que esto ultimo



tiene la falta, como poeta moral, de permanecer muy uniformemente sobre el tono de lo sublime,
porque no se puede renovar la fuerza de la Impresién mas que por contrastes, con pasajes mas
dulces. En lo bello, nada hay de mas fatiga que sentir el trabajo penoso del arte. Soportamos con
penay con impaciencia los esfuerzos que se hacen para agradar.

153 Cuando la sublimidad de la belleza excede a la medida ordinaria se llama caballeresca.

154 Fratzen.

155 Fantast

156 Grillenfanger.

157 | appisch.

158 | affe.

159 Geck.

160 Faselt.

161 Alberu.

162 | angweilig.

163 Abgeschmackt.

164 Narr.

165 Se notara que esta honrosa sociedad se divide en dos secciones: la de los
extravagantes y la de los fatuos. Cuando un extravagante es instruido, se llama por discrecién un
pedante. Cuando por su aire arrogante quiere hacerse pasar por un sabio, la gorra con
cascabeles le sienta perfectamente. La clase de los fatuos se encuentra mucho mas en el gran
mundo. Vale quizd mas que la primera. Hay mucho que ganar con ella, y hace reir. En este
género de caricatura, el uno hace el gesto al otro, y choca, con su cabeza vacia, la cabeza de su
hermano.

166 Abenteuerlich. He traducido hasta aqui esta palabra por rara, pero esta expresién no
convendria aqui mucho. —J. B.

167 Un examen mas profundo nos mostraria que el sentimiento de la piedad, tan amable
como pueda ser, no tiene, sin embargo, por si mismo la dignidad de la virtud. Un nifio que sufre,
una linda mujer desgraciada, llenara de pena nuestro corazon, mientras que al mismo tiempo
recibiremos con sangre fria la noticia de una gran batalla, en la que un considerable niumero de
hombres hayan perecido en medio de los mas insufribles dolores. Mas de un principe aparta la
vista de una sola persona desgraciada, en el momento mismo en que declara la guerra por
frivolos motivos. Si no hay proporcion en los efectos, ;como se puede decir que el amor
universal de los hombres sea en esto la Unica causa?

168 Tugendschimmer.

169 No se mira como dichoso, mas que en tanto que presume que se le tiene por tal.

70 Kant cita entre paréntesis esta expresidon misma que él traduce por Geist der
Kleinigkeiten.

171 Se nota también que cierta delicadeza de sentimiento, pasa por un mérito. Que un
hombre después de una comida copiosa pueda dormir un profundo sueno; se dira de él que tiene
un buen estdbmago, mas no se hara de ello un mérito. Que otro, por el contrario, sacrifique una
parte de su comida al placer de oir la musica, que halle en un cuadro una agradable distraccion y
gue estime leer cosas ingeniosas, a no ser que fuesen pequefias poesias, pasara a los ojos de
casi todo el mundo por un hombre distinguido, y se tendra de €l una opinion ventajosa.

172 Este geénero de virtud la hemos llamado mas arriba, por un juicio severo, virtud adoptiva;
mas aqui en esta relacidén con el caracter del bello sexo, como merece juzgarse favorablemente,
la nombramos en general virtud bella.

173 Como todas las cosas del mundo tienen también su lado malo, es fastidioso que esta
especie de gusto, degenere mas facilmente que otro en libertinaje; porque como el fuego que
una persona ha mostrado, puede ser aumentado por otra, no hay bastantes trabas para retener
en los justos limites tan indomable inclinacion.

174 Esta ventaja pierde por si misma mucho de su importancia, si es cierto, como se
pretende haberlo notado, que los hombres introducidos demasiado pronto y con mucha
frecuencia en sociedades que las mujeres consideran de tono, vienen a ser ordinariamente
raros, enojosos y aun despreciables en las sociedades de hombres, porque han perdido el gusto



para un entretenimiento animado, pero sélido; divertido, pero serio y util.

175 Mi objeto no es en manera alguna pintar perfectamente los caracteres de las naciones,
sino solamente bosquejar algunos rasgos que expresen sus sentimientos con relacién a lo
sublime y a lo bello. Es facil ver que no se debe exigir de un bosquejo de este género una
perfecta exactitud, cuando no buscamos nuestros modelos mas que en la muchedumbre de los
individuos que reunan las mas excelentes cualidades de esta especie. Es por lo que una critica
que caiga por casualidad en un pueblo, no deba herir a nadie, porque cada uno puede volver la
pelota a su vecino. En cuanto a la cuestion de saber si estas diferencias que separan las
naciones, son accidentales y dependen de las circunstancias y de las diferentes especies de
gobierno, o si ellas son referentes al clima necesariamente, yo no me he podido ocupar aqui.

176 Apenas es necesario renovar mi precedente justificacion. La parte distinguida de cada
pueblo presenta caracteres dignos de elogio en todos los géneros, y aquel sobre el que cae tal o
cual reproche, si es bastante fino para entender su interés, sabra exceptuarse por si mismo y
abandonar los demas a su suerte.

77 No se puede estar muy seguro, leyendo las obras de metafisica, de moral y de religién
de este pueblo. Se halla alli ordinariamente ordinariamente una bella apariencia, pero que no
resiste el experimento de un examen reflexivo. El francés es atrevido en sus expresiones, pero
para llegar a la verdad, es necesario menos atrevimiento que circunspeccion. En la histeria
refiere voluntariamente anécdotas, a las cuales no los quita mas que ser verdaderas.

178 Son las mujeres en Francia las que dan tono a todas las sociedades. Por lo que es
necesario defender que sin el bello sexo, las sociedades son bastante insipidas y enojosas, pero
que si las damas dan en ellas el tono de lo bello, los hombres, por su parte deberian dar el de lo
noble. Ademas, las sociedades vendrian a ser completamente enojosas por la razén contraria,
porque no hay nada mas raro que una dulzura continuada. Segun las costumbres francesas, no
se pregunta si el sefior esta en casa, sino si madame esta en ella, madame esta en sus vapores
(ciertos caprichos); en una palabra, es con madama y sobre madama sobre la que se hacen y
giran todas las conversaciones; a ella a quien se refieren todas las partes de placer. Sin
embargo, las mujeres no son estimadas bastante. Un hombre que se entrega a las bagatelas, no
tiene el sentimiento de la verdadera estima ni el del verdadero amor. Yo no querria por todo el
oro del mundo haber dicho lo que Rousseau ha osado sostener: «Que una mujer no es nunca
otra cosa que un gran nifo.» Mas un ingenioso filésofo de Génova escribia asi en Francia, y
probablemente este gran apologista del bello sexo se indignaba de ver que no se tuvo en este
pais una verdadera estima por las mujeres.

179 Eitelkeit.

180 Hochmuth.

181 Stolz.

182 Hoffarth.

183 Aufgeblasenkeit.

84 E| hombre orgulloso no es necesariamente arrogante, es decir, no se forma
necesariamente una idea exagerada y falsa de su mérito. Puede estimarse en su justo valor;
solamente tiene el mal gusto de hacer ostentacion de él.

185 Guadig.

186 Hochgeneigt.

187 Hoch-und Wohlgeboren

188 | eichtglaubigkeit, Aberglanbe, Schwarmerei, Gleichgultigkelt. Kant traduce entre
paréntesis todas estas expresiones por los términos de que yo me sirvo en la traduccion. —J. B.

189 3e ha notado, por otra parte, que los ingleses, este pueblo tan sensato, tiene, sin
embargo, cierta facilidad para creer en el primer momento cosas sorprendentes y absurdas,
anunciadas con seguridad. Hay de esto muchos ejemplos. Es que un espiritu atrevido, teniendo
por desigualdad las diversas experiencias en que ha hallado verdaderas ciertas cosas
extraordinarias, pasa por cima de las ligeras reflexiones que para muy pronto una cabeza débil y
desconfiada y le garantizan en el error, sin que tenga gran cuenta de su parte.

190 Es necesario distinguir bien el fanatismo del entusiasmo. El primero cree en una
comunicacién inmediata y extraordinaria con una naturaleza superior; el segundo no expresa
mas que un estado de exaltacion del espiritu, excitado mas alla del grado conveniente, por algun



principio, patriotismo, amistad, religion, pero sin que se agregue ninguna idea de un comercio
sobrenatural.

191 Se celebra todavia en Pekin una ceremonia que tiene por objeto echar con un gran ruido,
durante los eclipses de sol o de luna el dragdn que quiere devorar estos cuerpos celestes y se
conserva este ridiculo uso que data de tiempos de la ignorancia mas atrasada, aunque no esté

hoy mejor instruida.



	Annotation
	CRÍTICA DEL JUICIO
	Manuel Kant
	Crítica del juicio
	Prólogo del traductor francés
	Prefacio
	Introducción
	— I —
	De la división de la filosofía
	— II —
	Del dominio de la filosofía en general
	— III —
	De la crítica del juicio, considerada como lazo de unión de las dos partes de la filosofía
	— IV —
	Del juicio como facultad legislativa «A priori.»
	— V —
	El principio de la finalidad formal de la naturaleza, es un principio trascendental del juicio
	— VI —
	De la unión del sentimiento del placer con el concepto de la finalidad de la naturaleza
	— VII —
	De la representación estética de la finalidad de la naturaleza
	— VIII —
	De la representación lógica de la finalidad de la naturaleza
	— IX —
	Del juicio como vínculo entre las leyes del entendimiento y la razón
	Primer libro
	Analítica de lo bello
	El juicio del gusto es estético
	II
	La satisfacción que determina el juicio del gusto es desinteresada
	III
	La satisfacción referente a lo agradable se halla ligada a un interés
	IV
	La satisfacción, referente a lo bueno, va acompañada de interés
	Comparación de las tres especies de satisfacción
	VI
	Lo bello es lo que se representa sin concepto como el objeto de una satisfacción universal
	VII
	Comparación de lo bello con lo agradable y lo bueno, fundada sobre la precedente observación
	VIII
	La universalidad de la satisfacción es representada en el juicio del gusto como simplemente subjetiva
	IX
	Examen de la cuestión de saber si en el juicio del gusto el sentimiento del placer precede al juicio formado sobre el objeto, o si es al contrario
	De la finalidad en general
	XI
	El juicio del gusto no reconoce como principio más que la forma de la finalidad de un objeto (o de su representación)
	XII
	El juicio del gusto descansa sobre principios a priori
	XIII
	El juicio puro del gusto es independiente de todo atractivo y de toda emoción
	XIV
	Explicación por medio de ejemplos
	XV
	El juicio del gusto es un todo independiente del concepto de la perfección
	XVI
	El juicio del gusto, por el que un objeto no es declarado bello sino con la condición de un concepto determinado, no es puro
	XVII
	Del ideal de la belleza
	XVIII
	Lo que es la modalidad de un juicio del gusto
	XIX
	La necesidad objetiva que atribuimos al juicio del gusto es condicional
	XX
	La condición de la necesidad que presenta un juicio del gusto es la idea de un sentido común
	XXI
	Si con razón se puede suponer un sentido común
	XXII
	La necesidad del consentimiento universal concebida en un juicio del gusto, es una necesidad subjetiva que es representada como objetiva bajo la suposición de un sentido común
	Libro segundo
	Analítica de lo sublime
	XXIII
	Tránsito de la facultad de juzgar de lo bello a la de juzgar de lo sublime
	XXIV
	División del examen del sentimiento de lo sublime
	XXV
	Definición de la palabra sublime
	XXVI
	De la estimación de la magnitud de las cosas de la naturaleza que supone la idea de lo sublime
	XXVII
	De la cualidad de la satisfacción referente al juicio de lo sublime
	XXVIII
	De la naturaleza considerada como una potencia
	XXIX
	De la modalidad del juicio sobre la sublimidad de la naturaleza
	XXX
	La deducción de los juicios estéticos sobre los objetos de la naturaleza, no puede aplicarse a lo que llamamos sublime, sino solamente a lo bello
	XXXI
	Del método propio para la deducción de los juicios del gusto
	XXXII
	Primera propiedad del juicio del gusto
	XXXIII
	Segunda propiedad del juicio del gusto
	XXXIV
	No puede haber principio objetivo del gusto
	XXXV
	El principio del gusto es el principio subjetivo del juicio en general
	XXXVI
	Del problema de la deducción de los juicios del gusto
	XXXVII
	Lo que se afirma propiamente a priori en un juicio del gusto sobre un objeto
	XXXVIII
	Deducción de los juicios del gusto
	XXXIX
	De la propiedad que tiene una sensación de poderse participar
	XL
	Del gusto considerado como una especie de sentido común
	XLI
	Del interés empírico de lo bello
	XLII
	Del interés intelectual de lo bello
	XLIII
	Del arte en general
	XLIV
	De las bellas artes
	XLV
	Las bellas artes deben hacer el efecto que la naturaleza
	XLVI
	Las bellas artes son artes del genio
	XLVII
	Explicación y confirmación de la anterior definición del genio
	XLVIII
	De la relación del genio con el gusto
	XLIX
	De las facultades del espíritu que constituyen el genio
	De la unión del gusto con el genio en la producción de las bellas artes
	LI
	De la división de las bellas artes
	LII
	La unión de las bellas artes en una sola y misma producción
	LIII
	Comparación del valor estético de las bellas artes
	Segunda sección
	Dialéctica del juicio estético
	LIV
	LV
	Exposición de la antinomia del gusto
	LVI
	Solución de la antinomia del gusto
	LVII
	Del idealismo de la finalidad de la naturaleza considerada como arte y como principio único del juicio estético
	LVIII
	De la belleza como símbolo de la moralidad
	Apéndice
	LIX
	De la metodología del gusto
	Segunda parte
	Crítica del juicio teleológico
	LX
	De la finalidad objetiva de la naturaleza
	Primera sección
	Analítica del juicio teleológico
	LXI
	De la finalidad objetiva que es simplemente formal a diferencia de lo que es material.
	LXII
	De la finalidad de la naturaleza que no es más que relativa, a diferencia de la que es interior
	LXIII
	Del carácter propio de las cosas, en tanto que fines de la naturaleza
	LXIV
	Las cosas, en tanto que fines de la naturaleza, son seres organizados
	LXV
	Del principio del juicio de la finalidad interior en los seres organizados
	LXVI
	Del principio del juicio teleológico sobre la naturaleza, considerada en general como un sistema de fines
	LXVII
	Del principio de la teleología como principio interno de la ciencia de la naturaleza
	Segunda sección
	Dialéctica del juicio teleológico
	LXVIII
	¿Qué es una antinomia del juicio?
	LXIX
	Exposición de esta antinomia
	LXX
	Preparación para la solución de la precedente antinomia
	LXXI
	De los diversos sistemas sobre la finalidad de la naturaleza
	LXXII
	Ninguno de los sistemas precedentes da lo que promete
	LXXIII
	La imposibilidad de tratar dogmáticamente el concepto de una técnica de la naturaleza viene de la imposibilidad misma de explicar un fin de la naturaleza
	LXXIV
	El concepto de una finalidad objetiva de la naturaleza es un principio crítico de la razón para el juicio reflexivo
	LXXV
	Observación
	LXXVI
	De la propiedad del entendimiento humano por la cual el concepto de un fin de la naturaleza es posible para nosotros
	LXXVII
	De la unión del principio del mecanismo universal de la materia con el principio teleológico en la técnica de la naturaleza
	Apéndice
	Metodología del juicio teleológico
	LXXVIII
	La teleología debe ser tratada como una parte de la física109
	LXXIX
	De la subordinación necesaria del principio del mecanismo al principio teleológico en la explicación de una cosa como fin de la naturaleza
	LXXX
	De la unión del mecanismo al principio teleológico en la explicación de un fin de la naturaleza en tanto que producción de la misma
	LXXXI
	Del sistema teleológico en las relaciones exteriores de los seres organizados
	LXXXII
	Del fin último de la naturaleza, considerado como sistema teleológico
	LXXXIII
	Del objeto final de la existencia del mundo, es decir, de la creación misma
	LXXXIV
	De la teología física
	LXXXV
	De la teología moral
	LXXXVI
	De la prueba moral de la existencia de Dios
	LXXXVII
	Limitación del valor de la prueba moral
	LXXXVIII
	De la utilidad del argumento moral
	LXXXIX
	De la especie de adhesión que reclama una prueba moral de la existencia de Dios
	XC
	De la especie de adhesión producida por una fe práctica
	OBSERVACIÓN GENERAL SOBRE LA TELEOLOGÍA
	Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime 1764
	Primera sección
	De los diferentes objetos del sentimiento de lo sublime y de lo bello
	Segunda sección
	De las cualidades de lo sublime y de lo bello en el hombre en general
	Tercera sección
	De la diferencia de lo sublime y de lo bello en la relación de los sexos
	Cuarta sección
	De los caracteres nacionales en sus relaciones con los diversos sentimientos de lo sublime y de lo bello175.
	notes

	Notas a pie de página

